THE

PRINCESS OF WALES,
SARASVATĪ BHAVANA TEXTS

Edited by
Dr. MANGAL DEVA SHASTRI,
M. A., D. Phil. (Oxon.)

No. 9
(Part II)

## BHAKTI CANDRIKĀ

Printed by K. B. Pawagi at the Hitchintak Press, Ramghat, Benares City.

Published by

The Superintendent, Printing and Stationery,

Government Press, Allahabad.

श्रीनारायणतीर्थविरचिता

# भक्तिचन्द्रिका

( शाण्डिल्यसूत्रव्याख्या )

काशीस्थराजकीयसंस्कृतपाठशालाध्यापकेन व्याकरणाचार्यफडके-इत्युपाव्हानन्तशास्त्रिणा भूमिकादिभिः परिष्कृत्य संशोधिता

 $\underset{\mathrm{The}}{8020}$ 

12884

#### BHAKTI CANDRIKĀ

(Commentary on Śāndilya Sūtra)

of

Nārāyaṇa Tīrtha Edited with Introduction etc.

by

Pt. Anant Shastri Phadke, Vyākarṇāchārya Professor, Govt. Sanskrit College,

SazBh Nām Pha

Benares.

Ace 1938. 5 331 FaxXVIII

JENTRAL ARCHABOLOGICAL LIBRARY NEW DELHI. 40c. No. 8220 Nor John

#### FOREWORD

The following pages contain the Second Part of the Bhakti-Candrikā Part I already published, as No. 9 of this Series, in 1924. It is a pity that, like the first part, it is also based upon a single manuscript already described in the Prefatory Note to that part. In view of this paucity of manuscript material there is nothing strange if the edited text of the commentary published herewith is not as thoroughly satisfactory as one would like it to be. Still it is evident that the learned editor, who has already edited several works on Bhakti in the same series and is familiar with the Bhakti literature, has spared no pains in preparing the present edition and for this he deserves our hearty congratulations. The several Appendices, including the list of Corrigenda, he has added, at my suggestion, towards the end of the book, with reference to the whole work, have greatly enhanced the usefulness of the edition.

It is not necessary to point out here the importance of the Bhakti-Candrikā. It is more eloborate than any other known commentary on the Śāṇdilya-Sūtras. Its every page bears a stamp of the vast learning of its versatile author. But it would seem that in spite of these facts it cannot outweigh the importance of Svapneśvara's commentary (called Bhāṣya). The latter is the earliest known commentary on the same Sūtras and probably for the same reason, to my mind, offers more natural explanation of many a Sūtra. This is especially true, I think, in the case of those Sūtras in which old ancient texts are evidently referred to; cp., for instance, Sūtras 14, 23 and 84. There is also every probability that in such cases the older commentary is based on some tradition directly coming from the author of the Sūtras himself.

It may also be mentioned here that, apart from the differences in interpretation, the Bhāsya and the Bhakti-Candrikā also differ, not only as regards the readings of many Sūtras, but also as regards the total number of the same. It will not be out of place here to add a list of all such differences. In some cases obviously the difference must be due to the carelessness on the part of scribes. In other cases the differences are real as would appear from a comparison of both the commentaries.

| Svapneśvara's Bhāṣya¹ | Bhakti-Ca | Bhakti-Candrikā |  |
|-----------------------|-----------|-----------------|--|
| अत एव ८               | अत एव च   | शशट             |  |
| प्रकरणाच्च ११         | प्रकरणात् | શારાર           |  |
| तदभावाद् १४           | तद्भावाद् | शश्             |  |
| अभिन्नप्या १४         | अभिज्ञया  | શરાદ            |  |

For the Bhāṣya I have utilized the Bib. Indica ediliou.

| L.                      |                           |                 |
|-------------------------|---------------------------|-----------------|
| Svapneśvara's Bhāṣya    | Bhakti-Ca                 | ındrikā         |
| प्रागुक्तं च १६         | The Sutra is omitted      |                 |
| The Sūtra is omitted    | भक्तिः प्रमेया श्रुतिभ    | वः शशर          |
| Ditto                   | पुराणेतिहा-               |                 |
|                         | साभ्यां चेति              | शशाहर           |
| Ditto                   | पृथुध्रुवप्रह्लादाम्बरीष- |                 |
|                         | शुकसनकनारद-               |                 |
|                         | भजनाचाराच                 | શારાશ્ક         |
| प्रयाजवत् १९            | प्रयाजादिवत्              | शशाश्य          |
|                         | (But cf. Comm.            | )               |
| ऐश्वर्यपरां २९          | पेश्वर्यपदां              | રાશક            |
| आत्मैकपरां ३०           | आत्मैकपदां -              | 'રાફાક          |
| उभयपरां ३१              | उभयपदां                   | રાશક            |
| अभिज्ञानवद् ३२          | प्रत्यभिज्ञावद्           | રાશફ            |
| (But cf. Bhāṣya ).      |                           | 244             |
| परैश्वर्यम् ३५          | परमैश्वर्यम्              | રાશર            |
| सर्वानृते ३६            | सर्वामृते                 | <b>રા</b> શાશ્૦ |
| अनुवर्तमानात् ३७        | अनुवर्तनात्               | રાશકર           |
| वेद्यम् ४२              | चेत्यम्                   | <b>२</b> ।१।१६  |
| तत्परिशुद्धिश्च ४३      | तत्परिशुद्धिस्तु          | રાશાદ્રહ        |
| चाजन्मशब्दात् ४७        | चाजन्मने शब्दात्          | ાશારફ           |
| तस्य हि ४९              | हितस्य                    | રાશસ્ત્ર        |
| उपास्यादौ ४८            | उपास्त्यादौ               | રારાર્          |
| अत्राङ्गप्रयोगानां ६२   | अप्रयोगानां               | રાશહ            |
| ( -णां Bombay edition ) |                           | 1.4             |
| इतरेषां ६६              | इतरेषां तु                |                 |
| स्वयमर्पितं ६८          | स्वयमप्यर्पितं 🥒          | સારાશ્ક         |

| Svapneśvara's Bhāṣya                                          | Bhakti-Ca                   | Bhakti-Candrikā        |  |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------|--|
| निमित्तगुणाव्यपेक्तणात् ६९                                    | निमित्तगुणव्य-              |                        |  |
| ( According to Cowell<br>गुणा-is a misprint )                 | पेच्चणात्                   | રારાશ્ક                |  |
| श्रेयस्यः ७१                                                  | ताः श्रेयस्यः               | રારાશ્દ                |  |
| गौणं ७२                                                       | गौण-                        | રારાશ્હ                |  |
| थननुष्टितिर् ७५                                               | अनुष्ठितिर्<br>( But cf. Co | રારાર <b>્</b><br>mm.) |  |
| आप्रयाणम् ४७                                                  | आप्रायणम्                   | રારાર૦                 |  |
| (Cowell corrects to आप्रायणम्)                                |                             |                        |  |
| भक्ताधिकारे ७६                                                | भ <del>त्त</del> यधिकारे    | સારારશ                 |  |
| उस्क्रान्तिस्मृति-<१<br>( See however Cowell's <b>n</b> ote ) | उत्कान्ति <sub>र्व</sub>    | રાશરદ                  |  |
| सैकान्तभावो ८३                                                | सैकान्तभावे                 | રારાર=                 |  |
| अस्माद् ९१                                                    | अस्मादिति                   | ३।१।७                  |  |
| तथा ९२                                                        | तथा हि                      | રાશ                    |  |
| -बुद्धिर्बुद्धिलयाद् ९६<br>( Cf. Cowell's note )              | -बुद्धिलयाद्                | રારાક                  |  |
| अमक्तिः ९८                                                    | अभक्तेः                     | ર્ગારાદ                |  |
| कारणासिद्धेः ९८                                               | करणत्वासिद्धे               | : इ।२।६                |  |
| ( Cf. Cowell's note )                                         |                             |                        |  |
| अविस्तरोभावा विकाराः १००                                      | आविस्तिरोभा                 | व-                     |  |
| (Cowell corrects according to                                 | विकाशाः(१)३।२।८             |                        |  |

Sarasvati Bhavana, Benares. 18th June, 1988 M. D. Shastri,
Principal, Sanskrit College,
Benares

#### श्रीः ।

#### किञ्चित्पास्ताविकम्।

अथेदं मुद्राप्य प्रकाश्यते भक्तिचित्रिकासंक्षकं भक्तिशास्त्रीयं प्रन्थरत्नम् । नवविधश्रंवणादिभक्तिबोधकेभ्यः 'तमुस्तोतारः' इत्यादि स्वयुवेदमन्त्रेभ्यः, जयासंहितां ब्रह्मवेदमन्त्रेभ्यः, जयासंहितां ब्रह्मवेदमन्त्रेभ्यः, जयासंहितां ब्रह्मवेदपिय-बौधायनशास्त्रातः स्क्ष्मक्रोण विनिर्गतं भक्तिस्वरूपिमिति क्षातुं शक्यते । भक्तेः शास्त्ररूपं तु श्रीनारदशाण्डिल्यमहर्षिभः प्रकटीकृतमिति तेषां स्त्रालोचनतः स्फुटीभवति । अनयोः स्त्रावलोकनेन भक्तिशास्त्रविषये पूर्वमासन्ननेकन्नसृषिमुनिप्रणीता अनेकमतबोधका प्रन्थाः इति निश्चेतुं शक्यते, परन्त्वस्माकं सर्वथा दौर्भाग्येण तेषामेकोऽप्यधुना नोपलभ्यते ।

९ अस्मिन् विषये भक्तिनिर्णयः, भगवन्नाममाहात्म्यसंग्रहः, प्रकृतग्रन्थश्च ( पृ० ७७-८२ ) द्रष्टव्यः ।

२ कार्ष्यां शाखामधीयानी वीपगायनकीशिकौ । प्रपत्तिशाखनिष्णातौ स्वनिष्ठानिष्ठितावुभौ ॥ ( ज॰ सं॰ प॰ १ )

३ अत्र राधिकाया आख्यानं कण्वशाखायामस्तीति प्रतिपादितम् । ( ८२-४८ )

४ तैतिरीया जगुओद्जे पुण्डू' वे श्रीतभसमा। वर्णाश्रमाचारवता धार्या तुळसिमालिका विग्लोपबीतविश्वसा जगावाधैवणश्रुतिः ॥ ( शां० अं० २-४ ) पादोदकं हरेः पेयं पूजान्तेऽपि हिने हिने । सर्वेतीयैसमें तिन्न प्राह् वौधायनश्रुतिः ॥ ( शां० अं० २-४ )

उरुक्रमस्य पादाञ्जपाथो यो न पिबेन्नरः । विष्णोर्जोकं स न वसेदिति ऋक् शाश्वती श्रुता ॥ ("शां० अ० ३-८ )

प नारदसूत्राणि - १६, १७, १८, १९, ३०, ७६, ८३, द्रष्टव्यानि ।

तथा शाण्डिल्यप्रणीतानि—२-१-३, ४, ६ द्रष्टब्यानि ।

श्रीमहर्षिनारदेन भक्तिविषये चतुरशीति सूत्राणि, तथा श्रीमहर्षि-शाण्डिल्येन शतं ह्रयधिकशतं वा स्त्रैत्राणि प्रणीतानि। श्रीनारदमहर्षि-रचितसूत्रापेक्षया श्रीशाण्डिल्यमहर्षिविरचितसूत्राण्येव भक्तिविषय-कसकलविचारकरणेन मन्द्रजनानुग्राहकाणीति सुप्रथितं तद्विदाम । अत एवेमान्येव भाष्यकारादिभिरनेकविद्वच्छेष्ठैर्भाष्यव्याख्यादिभि-भीषतानीति सुप्रसिद्धम् । अत्र मोक्षोपायत्वेन प्रसिद्धानां ज्ञान-भक्ति -कर्म-योगोपायानां गौणमुख्यभावं सयुक्तिकं विचार्यं भक्तेरेव सर्वेषा-मपायानां श्रेष्ट्रयं प्रतिपादितम् । सर्वथा वैदिककर्मविरोधिनि वैष-यिकानेकाशास्त्रीयसुखप्रदायके ज्ञानशत्रभूते शरीरन्द्रेयियमनोदुर्बळ -त्वेनाशक्ययोगे कराले कलिकाले मन्द्रमतीनां सम्पूर्ण कर्मादिकं कर्त-मसमर्थानां कृते विना भक्ति नान्य उपायश्चित्तशान्तये परसुखप्राप्तये च समर्थः। सोऽण्युपायः स्वस्ववर्णाश्रमोचितकर्मयुत एव सफली-भवतीति विदितचरमेव भक्तिशास्त्रविदाम् । अस्य भक्तिप्रतिपादक-सत्रजातस्य सम्यगर्थप्रतिपादकस्य सर्वभक्तिशास्त्रीयटीकापेक्षया प्राचीनस्य श्रीस्वप्नेश्वरकृतभाष्यस्यार्थं विदादयन्यपेचितस्वकलार्थ-संपादयन्त्येषा भक्तिचन्द्रिकैव साध्यति भक्तिरहस्यजिशासनां स्वाभि-प्रेतं सकलमर्थजातम् । नेषा टीका विद्यमानचैतन्यवाल्लभरामान्-जीयमाध्वादिमतसम्बद्धभक्तिशास्त्रग्रन्थवत्तत्तन्मतसम्बद्धभक्तिस्वरू-पप्रतिपाद्यित्री, नापि संकलतत्तन्मतस्थभक्तिस्वरूपस्यैकान्ततो विरो-धिनी, अपि तु श्रीमधुसुदनसरस्वतीविरचितमक्तिरसायनवद्धिशु-द्धभक्तिप्रवाहप्रतिपाद्धित्रीति ग्रन्थस्थविषयावलोकनेनेव स्फ्रटं भवेतु ।

भक्तिचन्द्रिकावळोकनतो बायन्तै भक्तिसूत्राणामेतेषामासब्बनेकाः टीका इति । यतस्तत्तत्स्थळेषु प्रन्थकृता श्रीनारायणतीथेन कचित्

१ इदमन्त्यसूत्रसङ्ख्याबोधकपरिशिष्टतो ज्ञेयम् ।

२ श्रीस्वप्नेश्वरकृतमाध्यम्, श्रीमवदेविमश्रकृतमभिनवभाष्यम्, श्रीनाशयणतीर्थ-कृता भक्तिवन्दिकाटीका भक्त्याधिकरणमालेतिवव वैतस्य सुत्रजातस्य सम्बन्धि ।

स्त्रव्याख्यानान्तराणि प्रदर्श्य तेषां साधुत्वादिकं विवेचितम् । विशे-वतः १०१ पृष्ठे श्रीरामानुजचरणानां मतं नामोल्लेखपूर्वकं प्रदर्शि-तम् । अनुमीयते चानेनासीद्रामानुजचरणानां व्याख्यानं भक्तिसूत्रो-परि, परन्त्वस्माकं दुरदृष्ट्वशतो नैव दृष्टिगोचरमद्यापि जातम्। अत्रत्यविशेषविषयादिकं विषयस्चीपरिशिष्टतो बातुं सुशकमतोऽत्र नायं विचारः प्रतन्यते । प्रकृतशाण्डिल्यसूत्राणि नारद्वप्रणीतभक्ति-सूत्रतः प्राचीनानि श्रीभगवद्गीताश्रीमद्भागवतपुराणतोऽर्वाचीना-नीति वक्तुं पार्यते । यतो महर्षिणा नारदेन महर्षिशाण्डिल्यस्य नाम-संकीर्तनं भक्तिविषयकमतान्ततरप्रतिपादनप्रसङ्गे 'आत्मरत्यविरोधेनेति शाण्डिल्यः' इति रीत्या कृतं दरीदृक्यते । भगवद्गीतातोऽर्वाचीनत्वे 'सैकान्तभावे गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात्' इति महर्षिशाण्डिल्यस्त्रमेव प्रमाणम् । श्रीमद्भागवततोऽर्वाचीनत्वे च 'परां कृत्वैव सर्वेषां तथा ह्याह' इति सुत्रं प्रमाणतया निर्देष्टुं शक्यम् । यद्यप्यस्मिनस्त्रे स्पष्टतया श्रीमद्भागवतस्योल्लेखो गीतावन्नोपलभ्यतै, तथापि यमर्थमुद्दिश्य 'तथाह्याह' इत्युक्तम्, सोऽर्थः-ज्ञानान्तानां साधनानां परानुरक्तिरूपां भक्तिमुत्पाद्यैव श्रष्टियं नान्यथेत्याकारको विशेषक्रपेण श्रीमङ्गागवत एवोपलभ्यते नान्यत्र । भक्तिशास्त्रसम्बन्धित्वेन निर्देशोऽस्य शाण्डिल्यमहर्षेः शाण्डिल्यसंहितायामुपलभ्यते<sup>ड</sup> । स्त्रोपरि-श्रीरामानुजचरणानां भाष्यकृतत्वेनोपलन्धेरीशवीयदशमशताद्वीतः पूर्वे स्त्राणामुपलिधः कल्पयितुं शक्या<sup>४</sup>

१ द्रष्टव्यानि---९१, ९२, १४२, २१८ इत्यादिपृष्ठानि ।

२ यदि स्यात्केषांचिन्महाभागानां निकटे सम्पूर्णे खण्डितं वा तत् , तैः स्वयं प्रकारयाथवास्मनिकटे प्रेषणेनानुष्रहः कर्तेच्य इति ।

३ द्वितीयो वेदशाण्डितयो वंशाध्याये 'निरूपितः ।

थेनाधीता त्रयी विद्या भक्तिविद्या हानुत्तमा ॥ ( ऋं० ४ अ० १६ क्षोकः २७ )

४ इदमप्यपरं प्रसङ्गतः प्रसिद्धयति श्रीमद्रागवतं श्रीमहर्षिकाण्डिस्यसू<del>क्कालतः</del> प्राचीनतममिति ।

यस्य स्त्रजातस्य कर्तृश्रीशाण्डिल्यविषयकेनिवृत्तजिक्षासायां वंशाध्यायवणितो भक्तिशास्त्राध्येता महर्षिः शाण्डिल्यः स्यादिति कल्पयितुं सुशक्षेम् । शाण्डिल्यसंहितामणेता लिल्तादेवीशिष्योऽ ध्येकः शाण्डिल्य उपलभ्यते । तेन प्रणीतभक्तिशास्त्रीयशाण्डिल्यसंहिताया उपलब्धेः, शाण्डिल्यसंहितायां संहिताकर्तृशाण्डिल्यस्य वंशाध्यायनिक्षितशाण्डिल्याद्विन्नत्वेन निर्देशार्चं वंशाध्यायविणतः शाण्डिल्य एव स्त्रप्रणेता । जयासंहिताप्रणेता शाण्डिल्यस्त्वसमान्स्त्रप्रणेत्यशीमहर्षिशाण्डिल्याद्विन्न एव, यतो जयासंहितासम्बद्धन्वन नारदिशास्त्रवेन च तस्योपल्डधेः । अस्य तु गुरुशिष्यानुकमे वात्स्यादनन्तरत्वेनोपल्डधेः ।

भक्तिचन्द्रिकाप्रणेता विद्वद्गेस्तरः श्रीनारायणतीर्थो भक्तिरसा-यनस्थानेकपङ्क्यनुपूर्वीलेखनेन वृद्धपदेन मधुस्द्दनसरस्वती-बोधनेन श्रीमधुस्द्दनकृतसिद्धान्तविन्दुव्याख्याकरणेन च मधूस्द्दन-सरस्वत्या अनन्तरं जात इति, श्रीसंस्कारकौस्तुभादिग्रन्थप्रणेत-द्वितीयानन्तदेवात्प्राचीन इति च वक्तुं शक्यम् । यतोऽनन्त-

१ द्वितीयो वेदशाण्डिल्यो वंशाध्याये निरूपितः। येनाधीता त्रयी विद्या भक्तिविद्या ह्यतुत्तमा ॥ ( शां॰ अं॰ ४ अ॰ १६–२७ ) बृहदारण्यके चतुर्याध्याये वंशनिरूपके पञ्चमजाद्याणे 'कील्डिन्यात्कीण्डिन्यः शाण्डित्यात् शाण्डित्या' इत्युक्तम् ।

२ हृतीयो गार्थिभः प्रोक्तो वीरवेष्णवशासनम् ।......॥ शिष्यः श्रीळिलिता-देव्याः व्यासस्य च महात्मनः । संहिता कथिता तेन सारभूतागमान्बुछे ॥ ( झां० ग्रं॰ ४ अ० १६ )

३ कृतकृत्यो जगत्यस्मिन् शाण्डित्यः श्रूयते मुनि । ...... ॥ यादक् प्राप्तं माया पूर्वे परितृष्टाच नारदातः। इति ( जयार्स०-प० १ )

४:बहादारण्यके षष्टाध्यायपञ्चमवाद्वाणे 'वामकक्षायणः राण्डिल्याच्छाण्डिल्यो बाल्यात्' इत्यक्तम् ।

५ द्रष्टव्यानि २८, १९८, २२० पृष्ठानि ।

देवेन स्वीयमिक्तिनेणये श्रीनारायणतीर्थप्रदर्शितानासृक्शाखा-गतानां नानाविधमिक्तवोधकानां मन्त्राणां स्वीकारस्य दर्शनात्, श्रीब्रह्मानन्दानां नारायणतीर्थिशिष्याणां द्वितीयानन्तदेवतः प्राचीन-त्वाच। एवं च श्रीमधुस्दनसरस्वत्या अनन्तरं द्वितीयानन्त-देवात्पृत्वं श्रीनारायणतीर्थानां स्थितिकाल इति संभावियत्तं शक्यते । अथापि श्रीमधुस्दनसरस्वत्याः कालस्तु ईशवीय-पोडशशतकमिति विदुषां सम्मतः । द्वितीयानन्तदेवसमयस्तु तदाश्रयदातुर्वाजबहादुरचन्द्रदेवस्योपल्य्यदानपत्राधारेण वाज-बहादुरचन्द्रदेवस्य निश्चितेन वैक्रमीयेन १७३० कालेन सम एवं । एवं च सप्तदशशतकमध्यकालः श्रीनारायणतीर्थाना-मितिकल्पनं सुसमीचीनमेव । अनेन कृता अद्ययावच्छ्रता केचनो-पल्याश्च प्रस्था एते—

- १ तत्वचन्द्रः, साङ्ख्यतत्त्वकौमुदीव्याख्या ।
- २ न्यायकुसुमाञ्जलिक्याख्या ।
- ३ भक्तिचन्द्रिका शाण्डिल्यसूत्रव्याख्या।
- ४ भक्त्यधिकरणमाला।
- '५ योगचन्द्रिका ।
- ६ योगसूत्रवृत्तिः, गूढार्थद्योतनिका ।
- ७ वेदस्तवटीका ।
- ८ वेदान्तविभाविता टीका।
- ९ साङ्ख्यचन्द्रः, ईश्वरकृष्णकृतसाङ्ख्यकारिकाटीका ।
- १० सद्धान्तबिन्दुमहद्व्याख्या।
- ११ सिद्धान्तविन्दुलघुव्याख्या । इति ।
- प्रायः सर्वदर्शनग्रन्थकाराणामेतेषां पाण्डित्यं श्रीवाचस्पतिमिश्रव-

१ द्रष्टव्यम् 'अच्युतप्रन्थमालायाः तृतीयवर्षीयचतुर्थोङ्के पृष्टम् ११४.

२ अस्मत्संपादितभक्तिनिर्णयभूमिका द्रष्टव्या ।

क्लोकातिशायीति कथने न मिथ्योक्तिवादस्य भीतिः। अनेन महात्मना चतुर्थाश्रमं स्वीकृत्य तीर्थाधिपे प्रयागे भक्तिचन्द्रिका कृतेति प्रारम्भिकरुरोकतो ज्ञायते । अस्य महात्मनो विद्यागुरवो श्रीवासुदेव-संक्षकास्त्रयाश्रमगुरवः श्रीरामगोविन्दतीर्थपादा आसन्निति भक्त्य-धिकरणमाळादिग्रन्थतो ज्ञायते । अस्तु।

अस्य प्रत्थस्य प्रथमो भागः ईश्रवीये १९२४ तमे वर्षे श्रीमन्महामहोपाध्यायविद्धद्मे सरानेकगुणाउंकृतिमिन्सपॉछश्रीगोपीनाथकविराजमहोदयैः संशोद्धय संमुद्ध प्रकाशितः । अनन्तरं च तैरेव
द्वितीयभागसंशोधने प्रवर्तितोऽह्मेकमेवाशुद्धिबहुउं क्वित्खिण्डतं
रिखितपुस्तकं स्वीकृत्य कार्ये प्रारब्धवान् । समाप्तप्रये प्रन्थे
पुस्तकवन्धनात्प्रागेव मध्यखण्डितचन्दिकायाः पृष्ठद्वयमेकत्र स्थान
उपछब्धं तच्च यथास्थाने पुनस्तमेवाङ्कं समुख्लिख्य समयोजितवान् ।
अस्तु । अत्र प्रथमत एतत्कार्यकरणे योजितवतां प्रिन्सिपॉछश्रीमन्महामहोपाध्यायश्रीविद्धग्रेसराणां श्रीगोपीनाथकविराजमहोदयानां तथा च तत्स्थानापन्नानां तथेव मां कार्यकरणे प्रोत्साह्यतां
विद्धद्वराणां डॉ० श्रीमन्मङ्गलदेवशास्त्रिमहोदयानामुपकारं संप्रकाश्य
यस्य कृपाकटाचन्नेपात्पदमि चित्ततुं न शक्नोति मानवस्तस्य
परमेश्वरस्य दयां संविभाव्यात्रत्याशुद्धिस्थलानि शोधनपत्राधारेण
संशोध्य सफळीकुर्वन्तु मामकीनं परिश्रमं विद्धद्रग्रेसरा इंसब्रतधरा
गुणैकपन्नकसीकुर्वाणा इति निवेदयतै—

गवर्नमेंटसंस्कृतकालेज वैक्रम १९९४ पौषशुद्धप्रतिपद् काशी । <sub>विद्वद्यंवदः</sub>— अनन्तद्यास्त्री फडके व्याकरणाचार्यों मीमांसातीर्थश्च ।

१ स्मृत्वा चित्तरितीर्णशास्त्रजलधीशत्वा गुरून तीर्थपे तीर्थे तीर्थेफला तनोति मतिमान्नारायणास्यो यतिः।

२ श्रीरासगोविन्दसुतीर्थपादकुपाविशेषादुपळभ्य बोधम् । श्रीबासुदेवादिधगत्य सर्वशास्त्राणि वक्तुं क्रिमपि स्पृहा नः ।

# अथ भक्तिचन्द्रिका-विषयानुक्रमणिका ।

| विषयः ।                                      | पृष्ठम् । |
|----------------------------------------------|-----------|
| मङ्गलाचरणम्                                  | 8         |
| ∕परप्रेम-भक्ति-रस-इत्यादेः स्वरूपम्          | ર         |
| <b>अध</b> मस्त्रपदार्थः                      | ર         |
| अनुबन्धचतुष्ट्यप्रदर्शनम् ,                  | ક         |
| भक्तिस्वरूपकथनम्                             | ષ્ટ       |
| भक्तिस्वरूपबोधकद्वितीयस <u>्</u> त्रार्थः    | ×         |
| विष्णुविषयकानन्यममतास्व रूपम्                | ६         |
| ईश्रप्रसादजभावजत्वरूपेण प्रमणो द्वैविध्यम्   |           |
| ∕ <b>भाव</b> स्वरूपम्                        | ૮         |
| ्रळौकिकरसापेत्तया भक्तिरसवैलक्षण्यम्         | ૮         |
| साधनजभावोदाहरणम्                             | . হ       |
| ब्रह्मण्याविष्टवित्तचातुर्विध्यम्            | . ९       |
| ब्रेम्णो वियोगे दुःखजनकत्वमितिराङ्कासमाधानम् | १०        |
| उद्देशादिभेदेन प्रेम द्वादशधा                | ११        |
| पत्तस्य स्वरूपोदाहरणे                        | १२        |
| त्तिळतस्य स्वरूपोदाहरणे                      | . 83      |
| दिलितस्य स्वरूपोदाहरणे                       | १४        |
| मिलितस्वरूपोदाहरणे                           | १४        |
| सपूर्वादिभेदेन मिलितस्य द्वैविध्यम्          | 84        |
| कछितलज्ञणोदाहरणे                             | \$6       |
| <b>ज्रु</b> छितळत्त्रणोदाहरणे                |           |
| -<br>चल्लिसस्य लक्षणोदाहरणे                  | . 86      |

| विषयः ।                                 | पृष्ठम् ।  |
|-----------------------------------------|------------|
| क्रान्तस्य लक्तणोदाहरणे                 | . १६       |
| विकान्तळचणोदाहरणे                       | १९         |
| संक्रान्तस्वरूपोदाहरणे                  | ૨૦         |
| विद्वतस्वरूपोदाहरणे                     | 48         |
| गिलतस्वरूपोदाहरणे                       | २२         |
| सन्द्रप्तस्वरूपोदाहरणे                  | २३         |
| द्रवावस्थैव प्रणयादिशन्दैरुच्यते        | २५         |
| भक्तावशनादिविक्षेपो निवर्तते            | २६         |
| सर्वमिथ्यात्वज्ञानेऽपि भक्तिः संभवति    | રહ         |
| अप्राकृतरूपवति भगवति भक्तिः संभवति      | २८         |
| महत्सेवा-भगवत्सेवास्वरूपोदाहरणे         | २९         |
| भगवद्भक्तसेवाफलादिबोधनम्                | ३०         |
| तद्दयापात्रतास्वरूपवर्णनम्              | 38         |
| तद्यापात्रताया द्वैविध्यम्              | <b>ર</b> ર |
| तद्धर्मश्रद्धारूपभक्तिभृमिकावर्णनम्     | 33         |
| श्रद्धाविद्दीना निन्धाः                 | રૂક        |
| <b>हरिगुणश्रुत्यादिरूपभूमिकावर्णनम्</b> | 3.8        |
| रत्यङ्करोत्पत्तिरूपभृमिकावर्णनम्        | \$@        |
| स्वरूपाधिगमरूपभृमिकावर्णनम्             | ર્દ        |
| प्रेमवृद्धिरूपभूमिकावर्णनम्             | રૂર        |
| परमात्मस्फुरणरूपभृमिकावर्णनम्           | ೪೦         |
| भगवद्धर्मनिष्टारूपभूमिकावर्णनम्         | <b>ઝ</b> શ |
| स्वस्मिस्तद्गुणशालितारूपभृमिकावर्णनम्   | કરૂ        |
| प्रेमपराकाष्टारूपभृ <b>मिकावर्णनम्</b>  | ઇઇ         |
| उक्तं प्रेम विषयनिष्ठगुणादिविशेषाद्भवति | ક્ષ્       |
| भक्तेः सफलत्वसाधनम्                     | ઇદ         |
| 제계되었다. 여전하다 중하다 중 나라는 경기로 살 때문 그 때문이다.  |            |

| विषयः ।                                          | पृष्ठम् ।    |
|--------------------------------------------------|--------------|
| ब्रह्मसंस्थपदेनातुरक्त उच्यते                    | ৪৫           |
| ज्ञानादेव मोत्त इतिमतनिराकरणपरं तृतीयसूत्रम्     | કર           |
| प्रसङ्गतः चतुर्विधेतिगीताश्लोकव्याख्यानम्        | χo           |
| तृतीयसुत्रस्य व्याख्यानान्तरम्                   | ২१           |
| मुक्तिविषये नैयायिकमतखण्डनम्                     | પ્રરૂ        |
| ्रभक्ते रागरूपत्वसंसाधनम्                        | ં પ્રષ્ઠ     |
| फलभक्तेः स्वरूपवर्णनम्                           | XX           |
| ⁄ विभावादिस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्                 | प्र६         |
| ्रउद्दीपनविभावानुभावस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्       | <b>አ</b> ረ   |
| <u> स्ता</u> त्त्विकभावादिवर्णनम्                | ২ূৎ          |
| ्रव्यभिचारिभावस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्             | ह0           |
| भक्तेः क्रियारूपत्वस्य खण्डनम्                   | ६१           |
| रागरूपो भावो हार्दसौहार्दापेत्तया भिन्नः         | ६२           |
| विहिताचरणादिरूपा न भक्तिः किन्तु तदुपलज्ञणम्     | 83           |
| भक्तेरपरिमितफलदातृत्वम्                          | દ્દઇ         |
| भक्तितो ज्ञानस्य मुख्यत्वनिराकरणम्               | ६४           |
| परभक्तिर्मुख्येति समर्थनम्                       | ६८           |
| आत्मरतैरधिकारिविशेषणताया निराकरणम्               | ' <b>६</b> ९ |
| स्वाराज्यफळस्य साचात्कारकारणकत्वनिराकरणम्        | ६९           |
| ळोकद्दष्टान्तेनापि ज्ञानस्य भक्तेरङ्गत्वस्थापनम् |              |
| ज्ञानस्य भक्त्यङ्गत्वेऽपि भक्तिशेषत्वं नास्ति    | . ওং         |
| भक्तेर्शानस्य साधनत्वनिराकरणम्                   | ৩ঽ           |
| ज्ञानभत्त्योर्विकल्प इति मतनिराकरणम्             | હ્ય          |
| अपरभक्तिविषयबोधनम्                               | ું હફ        |
| भक्तिबोधकश्रुतिप्रदर्शनम्                        | . ৩৩         |
| श्रवणकीर्तनस्वीयसर्वस्वभगवदर्पणे श्रुतिः         | ડ્રહ         |

| विषयः ।                                         | पृष्ठम् । |
|-------------------------------------------------|-----------|
| स्मरणकीत ने श्रुतिः                             | <b>્ર</b> |
| पादसेवनदानपूजनपरिचरणे श्रुतिः                   | હજ        |
| दास्यचरणोदकग्रहणसख्ये श्रुतिः                   | co.       |
| आत्मनिवेदनसामान्यसेवने श्रुतिः                  | < १       |
| पुराणादितो भक्तेर्ज्ञानं कर्तव्यम्              | ૮ર        |
| शिष्टाचारादपि भक्तेः कर्तव्यत्वबोधनम्           | বে        |
| वैष्णवशिष्टाचारोदाहरणप्रदर्शनम्                 | ८४°       |
| शैवशिष्टाचारोदाहरणप्रदर्शनम्                    | ८६        |
| कृपासिद्धनित्यसिद्धभक्तोदाहरणम्                 | বঞ        |
| योगस्य बहिरङ्गत्वबोधनम्                         | ረረ        |
| पुनराशङ्कथ योगतो भक्तेर्मुख्यत्ववोधनम्          | ং .       |
| रागरूपभक्तेः क्लेशरूपत्वनिराकरणम्               | ૮૧        |
| भक्तेर्मुख्यत्वस्य हेत्वन्तरतः संसाधनम्         | ९०-       |
| प्रश्ननिरूपणेति सूत्रस्यान्यप्रोक्तार्थखग्डनम्  | ९१        |
| श्रद्धापेत्तया भक्तेर्मुख्यत्वसाधनम्            | ९२        |
| वेदान्तस्य भक्तिनिमित्तत्वसंसाधनम्              | ९३        |
| भक्तिपरिशुद्धिपर्यन्तं श्रवणादीनामभ्यासः        | ९४        |
| √शान्त्याद्यद्वानामपि सेवनम्                    | ९६        |
| भेदचादिकाश्यपमतबोधनम्                           | . ९६      |
| अभेदवादिनो बादरायणस्य मतम्                      | ९७        |
| यथाधिकारमुभयवादिशाग्डिल्यमतम्                   | ९८        |
| भेदाभेदासंभवनिराकरणम्                           | ९९:       |
| भगवतो विरुद्धधर्मसम्बन्धो भवति                  | १००       |
| रामानुजमतेन वैषम्यादिस्त्र्त्रार्थबोधनम्        | १०१       |
| अविभागस्यैव मुख्यत्वमितिवादिमतेन स्त्रार्थकथनम् | १०३       |
| भेद्बोघकश्रुतितोऽभेद्बोघकश्रुतैर्बळवत्वस्थापनम् | १०३       |

| षयः |  |  |  |
|-----|--|--|--|
|     |  |  |  |
|     |  |  |  |
|     |  |  |  |
|     |  |  |  |
|     |  |  |  |

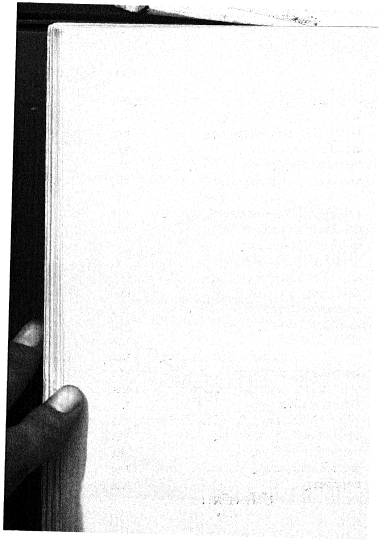
| विषयः ।                                                       | पृष्ठम्। |
|---------------------------------------------------------------|----------|
| अस्य मतस्य खण्डनपूर्वकमन्योन्याभावखण्डनम्                     | १०४      |
| <b>ब</b> द्वैतमतबोधनम्                                        | १०५      |
| अत्र वास्तविकमतप्रदर्शनम्                                     | १०७      |
| ईश्वरैश्वर्यं स्वाभाविकम्                                     | १०८      |
| बुद्धेरानन्त्यादपि नित्यमैश्वर्यम्                            | १०९      |
| ईश्वरस्य विकारित्वनिराकरणम्                                   | ११०      |
| प्रकृतित्रह्मणोरुभयोरनन्यथासिद्धत्वम् <u></u>                 | १११      |
| प्रकृतिपुरुषरूपपदार्थेद्वयस्थापनम्                            | १११      |
| प्रकृतेः शक्तिरूपत्वेन सत्यत्वस्थापनम्                        | ११२      |
| उभयपदामित्यादिसूत्राणां वास्तविकार्थप्रतिपादनम्               | ११२      |
| भक्तिपरिपाकावस्था सम्मानादिलिङ्गाज्ज्ञेया                     | ११९      |
| द्वेषादयो न मुक्तौ कारणानि                                    | १२१      |
| अत्रार्थे विष्णुपुराणप्रघट्टकप्रदर्शनम्                       | १२२      |
| भगवद्वतारविषयापि भक्तिर्भुख्या                                | १२३      |
| परमेश्वरस्याङ्गीकृतदेहादिकं दिव्यम्                           | १२४      |
| परमेश्वरः कारुण्येन शरीरं गृह्णाति                            | १२६      |
| विना प्रयोजनं लीलादिदर्शनान्मीमांसकोक्तदोषवारणम्              | १२८      |
| विभूतीनां भगवद्र्पत्वेऽपि न मुक्तिः                           | १२९      |
| वासुदेवरूपस्य तथात्ववारणम्                                    | १२९      |
| कृष्णस्य परमेश्वरत्ववर्णनम्                                   | १३०      |
| ब्रह्मनिष्ठेषु कृता भक्तिर्मुक्तिफला                          | १३१      |
| रामनृसिंहादिकानामवतारिनारायणब्रह्मरूपत्वम्                    | १३२      |
| गोपालतापिन्यादिप्रमाणतः कृष्णस्य सर्वावतारापेच्चया श्रेष्ठत्व | म् १३३   |
| परमेश्वरस्येव रामादयो ठीठावताराः                              | १३४      |
| अवतारविषये व्यवस्थाबोधनम्                                     | १३५      |
| विभवाद्यवतारलचणोदाहरणप्रदर्शनम्                               | १३८      |
| 요즘 없이 있는데 그 요요하게 얼마나면 하나요 뭐 하는 요리 얼마나 하라면 하나 없이 하면 나라이다. 그렇다는 |          |

| पृष्ठम् ।   |
|-------------|
| १४०         |
| १४२         |
| १४४         |
| १४४         |
| <i>૧</i> ૪૪ |
| १४७         |
| १४८         |
| १४९         |
| १४३         |
| ્ર १५४      |
| १५५         |
| १५६         |
| १५७         |
| १५८         |
| १५९         |
| १६०         |
| १६१         |
| १६२         |
| १६३         |
| १६३         |
| १६४         |
| १६६         |
| १६७         |
| १६८         |
|             |
| १६९         |
|             |

| विषयः। प्र                                                           | ष्ठम् ॥ |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
|                                                                      |         |
| 어머니에 가장 그들이 아내는 맛을 들어 있는 것 같아. 그들은 하는 그 집에 가장 아니는 것이 없다.             | १७२     |
| मीमांसकमतखण्डनप्रसङ्गेनार्थवादस्वरूपवर्णनम्                          | १७३     |
| स्तुतिस्वरूपवर्णनम्                                                  | १७४     |
| त्रस्वपि भक्तिसाधनं महाज्ञानस्य नाशकम्                               | १७      |
| ल <b>च्चिपस्</b> त्रस्यार्थान्तरवर्णनम्                              | १७८     |
| श्रवणादेः प्रायश्चित्तरूपत्वेऽपि न स्मार्तधर्मयुक्तत्वम्             | १७९     |
| चाण्डालादिपर्यन्तः सर्वोऽप्यधिकारी                                   | १८१     |
| अस्मिन्त्रिषये प्रमाणोपस्थापनम्                                      | १८१     |
| कर्मणा ब्राह्मण्यादिप्रतिपादकसर्पयुधिष्ठिरसंवादः                     | १८३     |
| जन्मना ब्राह्मण्यसंसाधनम्                                            | १८४     |
| पुराणानि स्त्रोशुद्धाद्यर्थानि न द्विजविषयाणीति राङ्का               | १८४     |
| अस्याः राङ्कायाः खण्डनम्                                             | १८६     |
| अत्र विषये स्वाभिप्रायवर्णनम्                                        | १८६     |
| कीर्तनादिषु चाण्डाळोऽप्यधिकारी                                       | १८७     |
| अत्रे लिङ्गपुराणीयसन्दर्भप्रदर्शनम्                                  | १८९     |
| भगवद्गुणश्रवणं साधुशब्देनैव कर्तव्यमिति न नियमः                      | १९१     |
| मुमुंश्रूणामपि कीर्तनेऽधिकारः                                        | १९३     |
| विदुषां द्वैतमिथ्यात्वे पत्तपातेन कीर्तनस्य संभवोऽस्त्येव            | १९४     |
| अस्मिन्नर्थं योगवासिष्ठोक्तसप्तभृमिकाप्रदर्शनम्                      | १९४     |
| विदुषो भोगाभावेऽपि रतिविशेषरूपभक्तिः संभवति                          | १९६     |
| विद्वद्विदुषोर्व्यवहारे समानेऽपि विद्वान्नासक्तः                     | १९८     |
| भक्तेः पुरुषार्थेष्वन्तर्भावकथनपूर्वकं स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वस्थापनम् | १९ः     |
| मलिनान्तःकरणानां सत्सङ्गेन भक्तयधिकारः                               | १९०     |
| मस्टिनान्तःकरणानां व्यवधानेन भगवत्प्राप्तिः                          | २००     |
| अविपकानां साधनभक्त्या भगवल्लोकप्राप्तिसमर्थनम्                       | २०१     |

| विषयः ।                                                    | वृष्ठम् ।    |
|------------------------------------------------------------|--------------|
| द्धारभेदेऽपि विकल्पस्य संसाधनम्                            | २०३          |
| विकल्पस्याष्टदोषदुष्टत्वेऽपि प्रामाणिकस्य स्वीकर्तव्यत्वम् | २०४          |
| ब्रह्मलोकादिगमनमपकरागाणामेव                                | ૨૦૪          |
| उत्क्रान्तिगमनागमनमार्गविचारः                              | २०६          |
| उत्कान्त्यव्यवहितकालमत्यनुगुणैव गतिर्भवति                  | २०७          |
| प्रारब्धायत्तासद्वासनानां नादाः सन्ततभजनेन भवति            | २०९          |
| अत्र विषये विशेषो विचारः                                   | २१०          |
| प्रसङ्गतः षड्विधकर्मस्वरूपप्रदर्शनम्                       | २११          |
| सत्कर्मणः फलदानप्रकारः                                     | २१२          |
| सर्वस्यादृष्टायत्तत्वेऽपि पुरुषप्रयत्नस्यास्त्येवावकाशः    | २१३          |
| महापातिकनामि भगवत्परायणत्वे दिव्यमार्गः संभवति             | રશ્ક         |
| दिञ्यगतिरेकान्तभक्तौ भवति                                  | २१६          |
| परभक्त्युत्पादनद्वारैव सर्वोपायानां श्रेष्ठवम              | ં ૨૧૭        |
| भक्तिज्ञानरूपमार्गद्वयस्य स्थापनम्                         | २१९          |
| ज्ञानरूप एको मार्ग इतिमतसाधनम्                             | <b>વ</b> વશ્ |
| प्रतन्मतखण्डनम्                                            | २२२          |
| भत्तयङ्गसंकलनम्                                            | २२२          |
| गुरुपादाश्रयबोधकप्रमाणम्                                   | २२३          |
| —<br>सद्धर्मपृच्छादीनां प्रमाणम्                           | રરઇ          |
| पकादश्यादिसन्मानादिकम्                                     | રરપ્ર        |
| भृतानुद्वेगदायितादिकम्                                     | २२६          |
| शोकाद्यवशवर्तितादिकम्                                      | <b>২</b> ২৩  |
| सर्वधर्मान परित्यज्येतिश्लोकस्यार्थवर्णनम्                 | વર           |
| सग्रुणशरणतादिवर्णनस्                                       | 220          |
| ्द्वितीयाध्यायोपसंहारः                                     | RR           |
| जनत् परमात्मनो विवर्तः                                     | ₹ <b>₹</b>   |

| 8                                                         |           |
|-----------------------------------------------------------|-----------|
| विषयः।                                                    | ष्ट्रम् । |
| अत्रान्यमतप्रदर्शनपुरःसरं समाधानम्                        | २३२       |
| तथापिभूमन्नितिपद्यस्य प्रसङ्गतो विवरणम्                   | २३३       |
| जगत्कारिणी परमात्मनः शक्तिर्माया                          | २३४       |
| संसारो जीवज्ञानेच्छादितो न भवतीतिप्रतिपादनम्              | २३४       |
| परमात्मा शक्तिमत्वेन स्वयं सर्वे करोति                    | २३५       |
| ब्रह्मणो वेदकर्तृत्वरूपळक्षणीयकर्तृत्वपद्विचारः           | २३७       |
| हिंसादिनिषद्धकर्मोपदेष्टृत्वेऽपि ब्रह्मणो हितकारकत्वम     | ঽঽও       |
| यशीयहिंसाया इष्टानिष्टत्वविषये विचारः                     | २३८       |
| कर्मणेश्वरतोषादिकं ततश्च फलम्                             | २४०       |
| स्वतन्त्र ईश्वरः सर्वे फलं ददाति                          | २४१       |
| कर्मण ईद्दवरतोषादिकारणत्वे वनपर्वस्थद्रौपदीयुधिष्ठिर-     |           |
| संवादप्रदर्शनम्                                           | રકર       |
| सर्वगते परमेश्वरे जीवलयः                                  | રકષ       |
| जीवपरमात्मनोरत्यन्तैक्यम्                                 | રકદ્      |
| तयोभेंदस्य निराकरणम्                                      | રઇ૭       |
| जीवानां विकारित्वे कथं ब्रह्मणा भेद इति शङ्कावारणम्       | રકટ       |
| अनन्यभत्त्रयेव मोत्त इति साघनम्                           | રકર       |
| भक्तस्य कैवल्ये प्रारब्धापरिसमाप्तिरेव विलम्बः            | २५०       |
| संसारकारणमभक्तिरेव                                        | २५१       |
| द्युक्तिरजताविषयेऽन्यथाख्यातिं निवार्यानिर्वचनख्यातिबोधनम | र् २५१    |
| शब्दिलङ्गप्रत्यक्षरूपप्रमाणत्रयस्वीकरणम्                  | २५२       |
| सान्वयनाशोत्पत्त्योश्च बोधनम्                             | २५३       |
| सत्कार्यमते प्राप्तशङ्कावारणम्                            | २५४       |
| ग्रन्थसमापनम्                                             | રુપુષ     |
| इति विषयस्च चिका।                                         |           |



मासाङ्गिकं परिसमाप्य मकृतमनुसरति--

तत्परिशृद्धिस्तु गम्या लोकवाहिङ्गेभ्यः ॥ १७॥

तस्या भक्तेः परिशुद्धिः परिपाकरूपा शुद्धिः-

'न चर्रुति भगवत्पदारविन्दार्ठ्यनिर्मिषार्द्धमपि स वैष्णवा-ग्न्य'इत्यादिनोक्ता लिङ्गेभ्यो गम्याऽनुमेया ।

तत्र दृष्टान्तः--

छोकवत् यथा छोके मक्कष्टा नायकनायिकाद्यतुरक्तिस्तत्कः थाश्रवणाश्चपुछकाङ्करादिछिङ्गैरतुर्भीयते तद्ददित्यर्थः ॥ १७ ॥ स्मृतिसिद्धान्यपि छिङ्गानि संग्रह्माति —

सम्मानबहुमानमीति।वैरहेतरविचिकित्सामहिम्ख्याति-तदर्थप्राणस्थानतदीयतासर्वतद्भावाप्रातिक्ल्या-दीनि च स्मरणेभ्यो बाहुल्यात्॥ १८॥

सम्मानादीन्यपि छिङ्गानीति विभक्तिविपरिणामः । कुतो छिङ्गत्वं तत्राह स्मरणेभ्यः स्मृतिभ्यो बाहुल्यात् बहुधावगतेः । तत्र सम्मानं—

यो निर्देतुक आद्रः समतया सर्वास्ववस्थास्वयं सर्वत्रास्ति सद्वैव चापि नियतः स्वोत्कृष्ट्युवीदिषु । पाप्तो योऽन्यभिचारितामविरतं पीतेः समुत्कर्षतः सम्मानः स निगद्यते सुकृतिभिमीनादिदपीपद्वः ॥ यथार्जुनस्य--

प्रत्युत्थानं तुं कृष्णस्य सर्वोत्रस्थोः धनञ्जयः । न छङ्घयति धर्मात्मा भक्त्याः भेम्काः च सर्वदाः ॥ बहुमानो यथेक्ष्वाकोः — पक्षपातेन तम्नाम्नि सुगे पद्मे च ताद्दशि । चकार मेघे तद्वर्णे बहुमानमति नृषः ॥ इति ।

धीतिविंदुरस्य-

या नः प्रीतिः पुष्कराक्ष त्वद्रश्चनसमुद्भवा । सा किमाख्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥

विरहो यथा गोपीनाम्-

गुरूणामप्रतो वक्तुं किं व्रवीषि न नः क्षमम् । गुरवः किं करिष्यन्ति दग्धानां विरहाग्निना ॥ इतरविचिकित्सा यथा ब्वेतद्वीपनिवासिनां नारददः

र्शनेऽपि विध्नबुद्धिः। यथा वोपमन्योः— अपि कीटः पतङ्गो वा भवेयं शङ्कराङ्गया ।

न तु शक त्वया दत्तं त्रैलोक्यमपि कामये ॥

महिमकथनं यथा यमस्य — नरके पच्यमानस्तु यमेन परिभाषितः । कि त्वया नार्चितो देवः केशवः क्ळेशनाशनः ॥ स्वपुरुषमभिवीक्ष्य पाश्चहस्तं

बदति यमः किछ तस्य कर्णमुळे । परिहर मधुमुदनशपन्नान

श्चरहमन्यनृणां न वैष्णवानाम् ॥ सदर्थेप्राणस्थितिर्यथा इनुपतः-

याबद्रामकथा छोके तावत्माणान विभम्घेद्दमिति । सदीचता यथा वसोद्भणरिचरस्य---

आत्मा राज्यं धनं चैव कलत्रं वाहनं तथा । एतद्भगवतः सर्वभिति तत्वेश्वते सदेति । सर्वभृतेषु तद्भावो यथा प्रहादस्य —
तस्मात्सर्वेषु भूतेषु भक्तिरव्यभिचारिणी ।
कर्तव्या पण्डितेर्ज्ञात्वा सर्वभृतमयो हरिः ॥ इति ।
तस्मिन्नपातिकूट्यं यथा इन्तुमागतेऽपि भगवति भीष्मस्य —
प्रश्नेद्वि देवेज जगन्निवास
नमीस्तु ते जार्ज्ञगदासिपाणे ।
मसद्य मां पातय लोकनाथ
स्थादुदमाद्भुतर्ज्ञोर्थसंख्ये ॥

आदिशब्दादुद्धनाक्रुरादिचेष्टितान्यपि द्रष्टव्यानि ॥ १८ ॥ नतु कामाद्वेषाद्धयात्स्नेहाद्यया भक्त्येश्वरे मनः । आविश्य तद्दघं हित्वा बहवस्तद्वतिं गताः ॥ गोष्यः कामाद्धयात्कंसे। द्वेषाचैद्यादयो तृपाः । सम्बन्धाद्द्रवणयः स्नेद्वाद्यं भक्त्या वयं विभो ॥ इत्यत्र पेम्णा गोपीनामिव सद्वेषादिना शिश्चपाद्याना-मपि स्रुक्तिश्रवणात्तद्कथनान्त्युनता । तत्त्वाह—

#### देषादयस्तु नैवम् ॥ १९ ॥

तुकारोऽसंभवज्ञापकः यस्माद्धकानां द्वेषादयोऽसंभाविताः। अतो द्वेषभयच्छछादयस्तु नैवम्। न भक्तिछिङ्गानीत्यर्थः। भक्ताः नां द्वेषाद्यभाव उक्तो महाभारते—( आतुज्ञा०अ०१४९)

न क्रोघो न च मात्सर्यं न छोभो नाग्रभा मितः । भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तमः ॥ इति । यद्वा, द्वेषपतिपक्षभावादित्यत्रोक्तः द्वेषविरोधं समय्यितुः मिदं सूत्रम् । द्वेषादयस्तु नैवम् न पूर्वोक्तलिङ्गानुमेया इत्यर्थः। तथा च द्वेषादयो न भाकिष्ठपा इति सिद्धम् । शिशुपालस्य द्वेषानु-बन्धादनवरतानुसन्धानादिना निखिलपापस्रये नत्पत्यसं ततो भक्त्या मुक्तिरिति मन्तन्यम् । अत एव विष्णुपुराण--

पुनर्ष्यच्युतविनिपातमात्रफलमाखिलभूमण्डलक्षाध्यचेदि-राजकुले जन्मान्याहतैद्वयी शिशुपालत्वेऽध्यवापि । तत्र त्वः खिलानामेव भगवन्नाम्नां त्वंकारकारणमभवत्। ततश्च तत्काल-कृतानामेषामद्योषाण।मेबाच्युतनाम्नामनवरतानेकजन्मसम्बर्द्धित-विद्वेषानुवन्धिचित्रो विनिन्दनसंतर्जनादिषुचारणमकरोत् । तच रूपमुत्फुल्लपद्मदलासमस्युज्ज्वलपीतवस्रवार्यमलकिरीटकेयूरकटः कोपक्षोभितमुदारपीवरचतुर्वाहुशङ्खचक्रगदाधरमतिपद्धदैरानु-भावादटनभोजनस्नानासनग्नयनादिष्वश्चेषावस्थान्तरेषु तमेवा-क्रोजेषुच्चारयंस्तमेव हृदये धारयज्ञात्मवधाय भगवद्धस्तचक्रां-श्चमालोज्ज्वलमक्षयतेजःस्वरूपं परमं ब्रह्मरूपमपगतरागद्वेषादि-दोषं भगवन्तपद्राक्षीत् । तावच भगवचक्रेणाशु च्यापादितस्तेन तत्क्षणदग्धाखिलाघसंचयो भगवतैवान्तम्रपनीतः तस्मिन्नेव लय-मुपययाबिति दुग्याघसंचयः पत्यक्षसमय एवान्तं नीतस्तत्रव लीन इति तात्पर्यार्थः । न च कथं सगुणाभिनिवेशेन निगुर्णब्रह्मसा-साक्षात्कारो भवेदिति वार्चं मगुणाभिनिवेशजन्यापूर्वेण पाचीन-निर्मुणोपासनसंस्कारोद्वोधाभ्युपगमात् । अन्ये तु शिशुः पालोदेः सालोक्यादिम्राक्तिरेवाभ्युपेयते नतु भगवद्भावल<sup>्</sup> क्षणा सक्तिरत एव सप्तमस्कन्धे वैरानुवन्धतीत्रेण व्ध्यानेना-च्युतसारमता नीतौ पुनहेरेः पाद्ये जन्मतुर्विष्णुपर्विदावित्युक्तिः ननु सन्त्वेतान्यवतारभक्तिलिङ्गानि तथापि सा न मुख्या परमेक्वरातिरिक्तविषयकत्वेन मुक्तिप्रयोजकत्वाभावादित्यार्थ-सावतारावनारिणोरहिकुण्डलत्यायेन भगवदवतारविषयापि भ किर्मुख्येवेत्याक्ययवानाह—

### तद्राक्यशेषात्प्रादुर्भावेष्वपि सा ॥ २०॥

षादुर्भावोऽवतारः । विषयसप्तमी अवतारविषयापीति या-वत् । सा अक्तिः मुख्यैवेति शेषः । कुतस्तद्वाक्यशेषात् तत्र तेषु ब्रह्मकोटित्वग्राहकाणां वाक्यशेषाणां सन्वात् । तथा हि श्रुतौ —

पूर्णमद्ः पूर्णिमिदं पूर्णीत् पूर्णमुद्धिस्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥ इत्यादि । पुराणे च

ब्रह्मविष्णुमहेशारूयाः शिवध्यानपरा अपि । परमात्मविभागस्या न जीवव्युहसंस्थिताः ॥ ब्रह्मविष्णुमहेशानां तथा तेषां द्विजर्षभाः । आविभावविशेषाणां पुण्यपापादयो न हि ॥ समस्तशक्तिरूपाणि तन्करोति जनेश्वर । देवतिर्यञ्चनुष्पादिचेष्टावन्ति स्वळीळया ॥ जगतासुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा॥

इत्यादि तत्र श्रुतिवाक्यस्यायमधेः । अदो मुळं अवतारि इतं पूर्णं इदं अवताररूपं च पूर्णम् । स्रष्टिकाळे पूर्णान्मूळक्षादुः द्विच्यते । प्रळये च पूर्णस्य स्वस्य पूर्णमवतारक्षं आदाय स्वीक्रस्य एकीभूय पूर्णमेव मुळक्ष्यमेवान्यन्नाळीनं स्वयमविधिष्यत इति गौणो सापूर्णः अन्यस्मिश्च ळीयते अयं तु न तथेति माव ॥ २०॥

भवतु सा मुख्या भवति कस्मात्तत्राह —

### जन्मकर्मविद्श्राजन्मने शब्दात् ॥ २१ ॥

जन्म भगवतोऽनतारभावः । कर्म दैत्यवधभक्तोद्धारादि-कम् । तज्ज्ञानवतश्चकारात् परमात्मरूपताविदो मनोमाजिन्य-निरामोछासद्वारा सा भवति । किंकृते अजन्मने जन्माभावळ-क्षणफळाय कृतः शब्दात् । गीतादौ

> जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेचि तस्वतः। त्यवस्वा देइं पुनर्जन्म नैति मामेति सोर्जुनेति॥

शब्दसत्त्वात् जन्मकर्पवेदनस्य साक्षादमृतफळत्वाभावात् भक्तिद्वारेव कारणतेति भावः ॥ २१ ॥ जन्म न प्राकृतानामिव भौतिकादिदेहपरिग्रह इत्यभिषेत्याह-

## तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्रोद्भवात ॥ २२ ॥

अङ्गीकृतदेहरूपं जन्म चेत्यर्थः । दिव्यं स्वप्नकाशं न भौतिकं कुतः स्वशक्तिमात्रोद्धवत्वात् । सम्यगपञ्चतद्वानवल्रवीर्यादि-शक्तौ वहसङ्कल्परूपमाययेव चाविर्यावात् । अत एव मोक्षपर्मे

माथेषा हि मथा सृष्टा यन्मां पश्यसि नारद । सर्वभूतगुणेर्युक्तं न तु शां द्रव्हुपईसीति ॥

तथा गीतायाम् —

अजोपि सम्रव्ययात्मा भूतानामी सरोपि सन् । प्रकृति स्वामाधिष्ठाय सम्भवाम्यात्मपाययेति ॥ अयमर्थः । अंजत्वाद्वययत्वादीश्वरत्वाच कर्मपारतन्त्र्याभा-वेन जन्मायोग्योपि स्वां पत्यगनन्यां प्रकृतिमधिष्ठाय म्वीयया मान यया सम्भवाभीति । अयं यथा कश्चिन्यायावी स्वयं स्वस्थाना-दमच्युतस्वभावोष्यदृश्यो भृत्वा स्थूलसृश्वभृतान्यनुपादाय केव लया मायया स्वसदृशमेव द्वितीयं मायाविनं सुत्रादिमार्गेण गग-नमारोहन्तं स्जति एवं स्वयम् । कृदस्थानन्दसाच्चन्मात्रोहं स्वमा-यया स्वमकाशसाचिदानन्दमाययात्मनः शरीरं वाल्याद्यवस्थाभिः क्रीहनकं स्जामीति यावत् । अत एव सम्भवोऽत्र माकट्यमात्रं न तृत्पाचिः साचिदात्मकानां तेषां नित्यतया तद्वाधात् । अत एवोक्तं वाराहे—

सर्वे नित्याः शास्त्रताश्च देहास्तस्य महात्मनः । हानोपादानरहिता नैव प्रकृतिजाः कचित् ॥ परमानन्दसंदोहाः ज्ञानमात्राश्च सर्वतः । सर्वे सर्वेगुणैः पूर्णोः सर्वेदोषविवर्जिताः ॥ इति ।

नतु तर्हि तत्र गर्भपवेशजननवारवपीगण्डकौमारादिवती-तीनां का गतिरिति चेत्,या गतिरुदाहृतमायाविनः। मायया स्वत्रादिमार्गेण गगनाद्यारोहणमतीतेः। एतेन भगवच्छरीरस्य किसुपादानम् ! अविद्येति चेत् ! न, परमेश्वरे तदभावात्। जीवा-विद्यति चेत् न। श्वक्तिरजतादेरिव तुच्छत्वापत्तेः। चिन्मात्रमिति चेत् न। चितः साकारत्वापत्तेः। तथारविप वा तस्यातीन्द्रियस्वापत्ते-रिस्पपि निरस्तम्। पर्यक्चैतन्यमात्रोपादानकस्य स्वमाययाविभी-वमात्राङ्गीकारात्। पुराणेष्यपि निरयेव सा जगन्म् तिरिति साव-धारणं प्रतिज्ञाय देवानां कार्यसिध्यर्थमाविभीवति सा यदेश्या-दिना तथावोधनात्। एतावास्तु विशेषः। छोकिकमायावी माया-सुपसंहरत् द्वितीयमायाविनमस्युपसंहरति। भगवास्तु तामनुपसंहर् रन् स्वविग्रहमपि नोपसंहरतीति। एवं हि सति हिरण्यभ्रमुत्वा- दिछक्षणिवग्रद्दवतश्चेतनस्यान्तस्तद्धपोपदेशादिति न्यायसिद्धं सर्वेइवरत्वं युच्यते नान्यया। तस्मात्सिद्धं भगवतो मायामयं शरीरम्।
न च तच्छरीरस्य कर्मजन्यत्वाभावे भोगायतनत्वाभावाछक्षणायोगः। मायापरिणामस्य झानेच्छादिष्टचेरिव सुखदृचेरङ्गीकारे विरोधाभावेन सुखदुःखान्यतरावच्छेदकत्वरूपभोगायतनत्वसम्भवात्। अत एव भोगमात्रसाम्यछिगाच्चेत्यधिकरणे
भोग उक्तः। वस्तुतस्तु शरीरत्वं चेष्टावच्वमखण्डोपाधिर्जातिर्वेति
न कोपि वाधावकाशः। चेष्टा तु दितादितमाप्तिपरिहारार्थी क्रिया।सा च भक्तं प्रति भगवच्छरीरे प्रसिद्धैव श्रुतिस्मृतिपुराणेष्वित्यास्तां विस्तरः॥ २२॥

नन्वाप्तकामस्य भगवतः प्रयोजनाभावे कथं शरीरपरिग्र॰ हादिस्तत्राह

# मुख्यं हि तस्य कारुण्यम्ताः २३ ॥

मुरुवं कारणित्यर्थः । यद्वा, हि यस्मात्तस्य मुरुवं निरूपाधि कारूवं तो जन्मादीत्यर्थः । यस्य घनादिकमुदिश्य परदुःखानिष्टचीच्छा तस्य तु नैव कारूव्यम् । यस्य तु पुण्यादिकमुदिश्य तस्य गौणम् । यस्य न किमप्युदिश्य किन्तु स्वभावादेव तस्य मुरुवं निरूपाधिपरदुःखनिष्टत्तीच्छारूपम् । ताद्यवेच्छानियतो द्व- तिविश्रेषो वा । ताद्यश्वरुष्टा । ताद्यश्वरुष्टा न हेतुः ।

न मे पार्थास्ति कर्त्तच्यं त्रिषु छोकेषु किंचन ।
ानवाप्तमवाप्तच्यं वर्त्त एव च कर्मणि ॥
यदि हाई न वर्त्तेयं जातु कर्मण्यतिन्द्रतः ।
मम बस्मीतुवर्त्तन्ते मेनुष्याः ! पार्थं सर्वश्रः ॥

जत्सीदेग्रुरिमे कोंका न कुर्यी कर्म चेदहम् । सङ्करस्य च कर्ता स्थामुपहन्यामिमाः प्रजाः ॥

इत्यादि प्रमाणानुरोधेनैव कार्यकारणभावकल्पनाया जिन्तत्वादिति भावः । भगवान् बादरायणस्तु 'छोकवत्तु छीछा कैवल्य'मित्यत्र छोछामेव जगज्जन्मादिकारणमाह । तन्मतेषि आनन्दविशेषाधीना क्रिया छोछोति कस्यांचिद्दानन्दविशेषाधीने ज्ञायां फळेच्छा न हेतुः ''क्रीहतो बाछकस्येव चेष्टां तस्य निशामये''खादि बाक्यानुरोधात् । ''देवितर्यङ्मनुष्यादिचेष्टावन्ति स्व छीछये' अत्र तु छीछया तद्धेतुना आनन्दविशेषोणेत्यर्थः । न च क्रीहतोषि तस्य वैषम्यादिकं तत्तददृष्टायेक्षितत्वात् । ननु कार्याणकस्य निषद्धकार्यातृत्वप्रक्षमिति चेन्न। पूर्वपूर्ववासना-पेक्षितत्वा तत्कारयितृत्वोपपत्तेः । परम्परयोदिधीर्षासन्वानु कारुण्यं भगवत इति भावः । एतेन

यदा सर्विमिदं नासीत्कावस्था तत्र गम्यतास्।
प्रजापतेः क वा स्थानं कि रूपं च प्रतीयतास्॥
क्षाता च कस्तदा तस्य जनं यो बोधयिष्यति॥
उपलब्धेविना चेतत्कथमध्यवसीयतास्।
प्रदृत्तिः कथमाद्या च जगतः सप्ततियते॥
श्वरीरादेविना चास्य कथमिष्छापि सर्जने।
श्वरीराद्यथ तस्य स्थाचस्योत्पत्तिने तत्कृता ॥
तद्भदन्यपसङ्गोपि निसं यदि तदिष्यते।
प्राणिनां प्रायदुःखा च सिद्धकाऽस्य न ग्रुज्यते।
साधनं चास्य धर्मोदि तदा किंचिन विद्यते॥
त्यानं स्थावस्य धर्मोदि तदा किंचिन विद्यते॥

नाधारेण विना सृष्टिरूपैनाभेरपीष्यते ॥
प्राणिनां भक्षणाञ्चापि छाछा तस्य प्रवर्तते ।
अभावाञ्चानुकम्प्यानां नानुकम्पास्य जायते ।
स्रजेञ्च सुत्यमेवैकमनुकम्पामयोजितः ।
अथाग्रुभाद्विना सृष्टिः स्थितिर्वा नोपजायते ॥
आत्माबीनाभ्युपाये हि भवेत् किं नाम दुष्करम् ।
तथा चापेक्षमाणस्य स्वातन्त्र्यं प्रतिहन्यते ॥
जगचास्रजतस्तस्य किं नामष्टं न सिध्यति ।
प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तते ॥
प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तते ॥
प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तते ॥
स्वीडार्थायां प्रवर्तो तु विहन्येत छुतार्थता ॥
बहुव्यापारतायां च ह्येशो बहुतरो भवेत् ।
संहारेच्छापि चैतस्य भवेदपत्यया पुनः ॥
ईश्वरेच्छा यदीष्येत सैव स्याव्छोककारणम् ।
ईश्वरेच्छावश्वात्वे हि निष्फला कर्मकरुपना ॥ इति

मीमांसावार्तिककृदुक्तं निरस्तम्। प्रयोजनमनुदिइयैव बुद्धिः मतामपि कीकादौ मर्राचिद्दर्भनात् । तदुक्तं वेदान्तसिद्धान्ते— कीकाः श्वासं दृथा चेष्ठा अनुदिश्य फळं यतः । अनुन्मचैर्विरच्यन्ते तस्माचृप्तस्तथा स्रजेदिति ॥ २३ ॥

नतु नराणां च नराधिप इत्यादिना विभूतीनामपि भग-वद्रपत्वकथनाद्राजादिभक्तेरपि मुक्तिः स्याचत्राह —

प्राणित्वान विभूतिषु ॥ २४ ॥

राजादिविभूतिष्ठ भक्तिर्ने मुक्तिफळा कुतः अज्ञानाधार-

तोपहितप्राणित्वात् जीवत्वादिति यावत् । "नराणां च नरा-धिप" इत्यादिकं तु नेश्वरकोटिस्थत्वाभिप्रायेण किन्तु भग-वदसुग्रहीततदभिमानत्वाभिप्रायेण तस्मात् तद्धक्तिर्न स्रुक्तिः फलेति भावः ॥ २४ ॥

हेत्वन्तरमप्याह—

## चूतराजसेवयोः प्रतिषेधाच्च ॥ २५ ॥

धर्मशास्त्रेर्धूतराजसेवयोः प्रतिषेधः स्मर्यते परमेश्वरस्वे रा-इस्तन्न स्यात् । यूतरागनिषेधोऽत्र दृष्टान्तार्थम्रुक्तः । तन्नागस्य भक्तित्वप्रसक्तेरेवाविभावात् ॥ २५ ॥

अवतारेष्वतिप्रसङ्गपाशङ्कच समाधत्ते-

### वासुदेवेपीति चेन्नाकारमात्रत्वात ॥ २६ ॥

वासुदेवेपि प्राणित्वपस्त्येव पतुष्यत्वेनोपळभ्यपानत्वादिति
वेन्न । कुतः आकारमात्रत्वात् । आकारेत्यत्रार्बाद्य । मात्रपदेनान्ययासिद्धजीवाळिङ्गच्यवछेदः । तथा च पतुष्याकारवचेपि
जीवत्वं नास्त्येव तदाकारवन्त्वमात्रस्य जीवत्वाळिङ्गत्वेऽनुकूळतकाभावात् । अत एव ''आन्तरस्तद्धमांपदेशा"दित्याधिकरणे आदिखमण्डळान्तवंतिंनो नारायणस्य प्रथमश्चताद्दि छिङ्गाद्विवक्षिताच्चमश्चतम्य प्रयोजनवत् छिङ्गवळीयस्तात्यपांभीतत्वात्
प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयोजनवत् छिङ्गवळीयस्तात्यपांभीतत्वात्
प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयोजनवत् किङ्गवळीयस्तात्यपांभीतत्वात्
प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयोजनवत्सर्वभासोदयस्य ब्रह्माविनाभाविळङ्गस्यानुसारेण सामान्यप्रदत्तां क्रमीनिमिचत्रशरिष्णद्रहणश्चतिः
प्रीक्ष्यत्विषयेऽपवाध्य कर्षाभावेपि ''य एषोन्तरादिसे हिरण्यस्''
इति कृषवत्वं ब्रह्मपरतया नीतम् , अन्यथा सिद्धात् जीविक्षिद्वादः

नन्पथासिद्धस्येश्वराळिङ्गस्य वळवत्त्रात् । तस्पादन्यथासिद्धादपि ळिङ्गाज्जीवस्ववर्णनमज्ञानमृळमेव केषांचिदिति मन्तन्यम् । तदुक्तं — अवजानन्ति मां मृढा मातुषीं ततुमाश्रितमिति ॥ २६ ॥

हेत्वन्तरमप्याह—

#### प्रत्यभिज्ञानाच्च ॥ २७ ॥

यदोवैशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते । यत्रावतीर्ण विष्ण्वारूपं परं ब्रह्म नराकृति ॥ यः स देवो मया दष्टः पुरा पद्मायतेक्षणः । स एव पुरुषच्यात्र संवध्नीते जनादेनः ॥ तपसा योष्यदृष्ट्यो हि भगवान् छोकपृजितः । तं दृष्ट्वन्तस्ते साक्षात् श्रीवर्साङ्कविभृषणम् ॥

इति पुराणे श्रुतौ च "गोपवेशो मे पुरुषः पुरस्तादाविर्व-भृव तमेकं गोविन्दं सम्बदानन्दविग्रहं पश्चपदं दृदावनसुरभु-सहतळासीनं सततं —

नने द्वन्दावने क्रीडन् गोपगोपीजनैः सह । गोपरूपो हरिः साक्षान्मायाविग्रहधारकः ॥ अर्थमात्रात्मकः छुष्णो यस्मिन्विश्वं मतिष्ठितम् । त्रह्मण्यो देवकीषुत्रो ब्रह्मण्यो मधुसुदनः ॥

सर्वभूतस्थमेकं नारायणं कारणस्पनकारणं परं ब्रह्मस्वरू-प्रश्विति मक्तिसंनिद्दितस्य भगवतो वेदान्तावगतपरब्रह्माभेदाव-गमात् । तस्मात्क्रस्यः परमेदवर इति सिद्धम् । नतु यद्येवं तर्हि तस्य संकल्पमात्रेण सकळसुल्वदस्य स्वतन्त्रस्य जीवळिङ्गेरज्ञ-स्वादिधर्मैः किमिति व्यवहरणमिति चेत् । प्रभोद्वैवोधवामस्वभा- वत्वाद्तियवेहि । तदुक्तं श्रुतौ-

"दुर्वोधं कुरुकं तस्य मायया मोहितं जग"दिति। एतेन ता-वन्मात्रेण जीवोत्पादनं केषांचित्रस्कायैवेसास्तां विस्तरः ॥२७॥

नतु कथं तर्हि ''दृष्णीनां वासुदेवोऽस्मीति'' जीवेषु दृष्णिषु तत्कथनं तत्राह—

# वृष्णिषु श्रेष्ठयेन तत् ॥ २८ ॥

बृष्णिषु तत्प्रत्यभिज्ञानं श्रेष्ठियेन श्रेष्ट्यकथनस्यैव प्रस्तुत-त्वात् । न तावता जीवत्वं प्रमाणाभावात् । ईश्वरत्वसाधकपान-सत्त्वाचेति भावः ॥ २८ ॥

ब्रह्मिनेष्ठेषु गुरुषु गुरुकल्पेषु च मक्तिरपि मुक्तिफलेल्याह-

#### एवं प्रसिद्धेषु च ॥ २९ ॥

पादुर्भावेष्विप सेत्यतः सेत्यतुवर्तते । अत एव — यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता हार्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥

इति श्रुतिः--

महासेवां द्वारमाहुर्विमुक्तेश्तमोद्वारं योषितां साङ्गिसङ्गम् ।

महान्तरते समचित्ताः प्रधानता विमन्यवः मुद्धदः साधवो ये ॥

इस्रादिस्मृतिश्च वस्तुतोऽवतारत्वेन सर्वसंगतेषु रामनुसिंहादिषु परम्रद्यात्वम् "रामः शस्त्रमृतामह"पित्यादिना विभूतिषु
कथनस्य चान्यार्थत्वमतिदेशेन निर्दिश्चति । एवमिति । एवं अ
नेन प्रकारेण पत्यभिद्वादिवळत एवं सिद्धेषु च अवतारत्वेन
निश्चितेष्वविष्य रामादिष्वाकारमात्रत्वं विभृतिषु कथनं चोक्तार्थं

मन्तव्यमिति शेषः।

चिन्मयेऽस्मिन्महाविष्णौ जाते दाशस्थौ हरौ । रघोः कुळेऽखिळं राति राजते यो महीस्थितः ॥

इत्याद्यपक्रम्य —

ततः सिंहासनस्यः सन् द्विश्वजो रचुनन्दनः ।
धनुर्धरः पसन्नात्मा सर्वाभरणभृषितः ॥
इश्वादिना मध्ये तस्य ध्येयाकारं मानुषद्वप्रमुक्तवा
एवं भूतं जगदाधारभृतं रामं बन्दे सिंघदानन्दरूपम् ।
गदाधरं शङ्खाब्जवरं भवारिं स यो ध्यायेन्योक्षमाम्रोति सर्वः ॥
"अर्थमात्रात्मको रामो ब्रह्मानन्दैकविग्रह' इत्यादिनान्ते
तस्य "नृसिंह आसीत्वरेश्वरो जगद्धितं चाह तद्र्पिंभिंश्यादि
निसंहस्य —

चिन्मयस्याद्वितीयस्य निष्कळस्याद्यारिणः । उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकरूपने— त्यादिना सर्वेषामवतारिनारायणक्यत्वपस्त्रह्मत्वयोः प्रत्य-

भिज्ञानात् । एवं---

यदा तमस्तन्न दिवा न रात्रिर्न सन्न वासत् शिव एव केवछः । तदक्षरं तत्सवितुर्वरेण्यं प्रज्ञा च तस्मात्मस्रता पुराणी ॥ स कारणं करणाधियो न चास्य कश्चिज्जनिता न चाधियः। इत्यादिश्चत्युक्तस्य हरस्द्रेशानमहादेवादिपदवोध्यस्य शिव-स्य पाराश्चरोपपुराणादौ—

तस्य साधारणी मृतिः साम्बा चन्द्रार्थकोखरा । तामेव सततं विष्णुब्रह्माद्याश्च सुरेश्वराः ॥ ध्यायन्ति बन्धनाशाय जगतां हितकाम्यये— त्यादिना प्रत्यभिक्षानात्पर्श्वस्रतेव। तथा भारतीश्रीभवानी प्रभृतीनामिष वक्ष्यमाणप्रमाणत ईव्वरावतारत्वपत्यिमिज्ञानात् । अत्र श्रीकृष्णे मगवति अतस्तद्भक्तिरिष ध्रक्तिफल्लेति भावः । अत्र श्रीकृष्णे मगवति साक्षात्पूर्वपक्षमवतार्य ब्रह्मत्वसमर्थनमन्येषां त्वतिदेशेन तत्समर्थनमवतारान्तरतो लीलाविशेषादितः कृष्णस्याधिक्यमभिभेत्र । गोपालतापिन्यामु—

"एको हि वै पूर्व नारायणो देवो यस्मिन्छोका ओताश्च मोता-श्चे"त्युपक्रम्यावताराणां मध्ये श्रेष्ठोवतारः को भवति येन छोका-स्तुष्ठा देवास्तुष्ठा भवन्ति यं स्मृत्वा मुक्ता अस्मात्संसाराद्भवन्ति । कथं वास्यावतारस्य ब्रह्मता भवतीति नारायणं प्रति ब्रह्मणः प्रक्रेनेन तथा द्वापनात् । नन्वेतदेव कथं सर्वेषां तुल्यगुणव-स्वात् , तदुक्तं—

सत्यं ज्ञानमनन्तमध्यसुखं ज्ञान्तं परं निर्मष्ठं

ब्रह्मेबादिसुखाः खरूपसीचनाः स्रष्टृत्वसंहर्तते ।

सर्वेशित्वनियन्तृते च विज्ञता संकल्पसत्यात्मते

कारूणं च शरण्यता विवश्वता मकेषु तेजोबळम् ॥

आत्मारामजनानुकृष्टिनिहतोद्धारौ महोदारता

शौर्षसमृद्धता परसुहृच्वाद्याश्च ताटस्थ्यतः ।

तेऽमी सन्ति सहस्रशो भगवति श्रीतत्त्वमूर्गौ हरौ

शंभौ चैव महेश्वरे परतरे कृष्णादिके नित्यशः ॥

इत्यं श्रीमिति चिन्तिते भगवति श्रान्त्यादयो दूरमा ।

दोषाः स्युर्यदि तत्र दोषधिषणां कुर्यात्कयं मानवः ॥

इति चेत् । सत्यं, तथापि—

सर्वोद्श्वतचमत्कारी लीलाकल्लोलनारिषिः। अतुरुवसधुरवेममण्डित्मियमण्डलः॥ त्रिजगन्मानसाकर्षी सुरलीकलकृतितः। असमानोद्धेक्पश्रीविस्मापितचराचरः ॥ इत्यद्धताः सदा कृष्णे किल सन्ति महात्मनि । लीलानेम्णा नियाधिक्यं माधुर्यं बेणुक्पयोः ॥ इत्यसाधारणं शोक्तं गोविन्दस्य चतुष्टयस् ॥

इति विशेषाभिपायादिति मन्तव्यम्। स्वकृतमर्यादाया एव तत्र वीजत्वात् । तदुक्तं "स्वक्रतविचित्रयोनिषु विशक्षिव हेतुतया तरत-मश्रकास्त्यनळवत्स्वकृतानुकृतिरि"ति। अतो न वस्तुनस्तारतम्यम् उक्तश्रुतिस्मृतिविरोधादित्यास्तां विस्तरः। एतेन नैते परमेश्वरस्य कीकावताराः । अथाशरीरम्य ब्रह्मण "एतास्तनवोऽग्निवायुरादिः त्यः काळोऽयं पाणोऽश्रं ब्रह्मादिविष्णुरुद्र इत्येके अन्यमभिष्याय-न्त्येकेडन्य"मित्यादिमैत्रायणीयश्रुतावत्र च श्रुतौ ब्रह्मणो मायि-कोपि देही नास्ति । अग्न्यादिदेहा एव देहा इति निर्देशेन ब-सणो मायिकलीलाविग्रहस्याप्याविभीवज्ञापनेन लीलावताराभा-वज्ञापनात् । अत एव काळीपुराणादौ नृसिंहवराहशरभाणां पः रस्परोपमर्चत्वम् । अन्यत्र च ब्रह्मविष्णुरुद्वाणां मोहपारवश्यादिकं श्रूयते । तस्माज्जीवाविशेषा एव ते उपासनार्थं परमेश्वरा उच्यन्ते । परमात्मन्येवाहंभावाच्चा 'हं सर्वस्य प्रभव'' इत्यादि स्वात्मो पदेशोपि तेषामिति केषांचित्पछापो निरम्तः । उदाहृतश्चित-स्मृतिविरोधान्मैत्रायणीयश्चतौ स्वादष्टारब्धभोगाईक्षरीराभाव स्यैव विवक्षणात् । विचित्रानेकशक्तिमन्वरूपेश्वरादेव 'छोकवत्तु-ळीळाकैवल्य'मिति न्यायेन जीववद्यवहर्तृत्वस्य वक्तुं शक्यत्वाच । अत एव तेषां श्रीतपीराणभेदेन द्वैबिध्यकल्पनमपि केषांचिद्वृ-यैवेति मन्तव्यम्, द्वैविष्ये मानाभावात् "वने वन्दावने क्रीडिनि"-त्यादिश्रुतिमुळकत्वात्पुराणानां श्रुतिपुराणमतिषाद्ययोरेकत्वला-भाषा। तस्मात्साक्षात्परमेडवरस्यैव लीलावतारा इति सन्तव्यम् ।

अत्रेयं व्यवस्था--सिबदानन्दधनोऽद्वितीयो निर्विशेषसर्व-कारणत्व द्युपलक्षितः परमात्मा परब्रह्मादिपदाभिधेयो भगवान् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तम्' (तै० उ० २-१) इत्यादिश्रुतेः ।

युद्धे महाविभूत्याख्ये परब्रह्मणि शक्यते ।

मैत्रेय! भगवच्छव्दः सर्वकारणकारणे ॥ इति स्मृतेश्च । स एव त्रिगुणमायाविशिष्ट ईक्वर इति प्रोच्यते । 'मायिनं तु महेश्वरम्' (श्वे० उ० ४-१०) इति श्रुतेः । एतस्यैवावतारा ब्रह्मविष्णुरुद्राः । 'अथ यो ह खल्ल वा वाऽस्य तामसोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं रुद्रोऽथ यो ह खल्ल वा वाऽस्य तामसोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं ब्रह्माऽथ यो ह खल्ल वा वाऽस्य सात्विकोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं ब्रह्माऽथ यो ह खल्ल वा वाऽस्य सात्विकोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं विष्णुः स वा एष एकिश्वधाभृतः' इति मैत्रायणोयश्रुतेः (प्र०४-५) । एते च गुणमात्रोपाधिकत्याद् गुणावतारा अप्याविभूतानेकशिक्षमचात्पूर्णा एवेत्युच्यन्ते । नतु स्वेच्छापरिगृहीतलीलाविग्रहोपाधिका अपि ते न गुणमात्रोपाधिका अतो न कथं लीलाऽवतारा एवेति चैन्न । तथा सति प्रतिकल्पं लीलाविग्रहाणामानन्त्येन ब्रह्मादीभृतिविरोधप्रसङ्गत् । तस्माद् गुणावतारा एवेति सिद्धम् ।

ये तु चतुर्भुजचतुर्भुखपश्चमुला नारायणविरिश्चिमहेशा ख्या मन्स्याचनताराज्य, ते तु सर्वे तस्येव लोलाविग्रहोपहिता लीलावतारा एव । प्रतिकल्पं तेषामानन्त्यश्रदणात् । नतु कथमेते परमेश्वरस्यैवा-वताराः १ पुराणेषु चतुर्भुजाकारो विष्णोरवतारः, चतुर्भुलाकारो ब्रह्मणः, पश्चमुलाकारो रुद्रस्येति श्रवणादिति चेत्तत्यम् । यद्ययेवं श्रृयते तथापि चतुर्श्वज्ञशरीरिणः पालनकर्नृताप्रयोजकं विष्णुत्वमेवेति वहुमशक्यम्, दैत्यपंहारादिरूपरुद्रकार्यदर्शनात् । तस्य देवरचणफल-कत्वेऽपि तमःकार्यत्वेन रुद्रकार्यत्वात् । एवं पश्चमुलशरीराविज्ञनस्य त्रिपुरादिसंहर्न्वेऽपि न रुद्रक्रपत्वनिर्णयः । संहारस्य जगत्पालन-फलक्त्वेन विष्णुकार्यत्वात् । 'श्वित्र एको घ्येयः श्विवङ्करः प्रज्ञा च तस्मात्त्रसृता पुराणो ' इत्यादिश्वत्या मुक्तिज्ञानादिक्रपविष्णुकार्यप्रती-तेश्च । एवं भशान्यदिदेन्वादिसंहर्न्वेऽपि पालनक्रपविष्णुकार्यदर्शनात्,

सैवा प्रसन्ना वादा नृणां भवित मुक्तये। (सप्तश्च० १-५७) इत्यादिना मुक्तिरूपविष्णुकार्यप्रतोतेश्च न रुद्ररूपत्मिर्गयः। एवं पुराणनन्त्रादो बहुगः साख्यत्यादे (पि ज्ञान मारुनादिरूपविष्णुकार्य-प्रतोतेर्न ब्रह्मस्पत्यनिर्णयसम्भवः। तस्मात्सर्वाणि शरीराणि सर्वेपामिष। चतुर्श्वजादिशरीराविच्छन्ने करुप्तकार्यस्य रुद्रादाविष प्रतीतेः।

एतद्भिप्रायेणैव-

हस्स्पि महादेवो लिङ्गस्पी जनार्दनः। ईषद्प्यन्तरं नास्ति भेदकृत्नरकं ब्रजेत् ॥ इत्यादि बृहन्नारदोयानि,

िष्णोरन्यं तु पश्यन्ति ये मां ब्रह्माणमेव च । कुतर्कमतयो मृदाः पच्यन्ते नाकेष्वंघः ॥ ये च मृदा दुरात्मानो भिन्नं पश्यन्ति मां हरेः । ब्रह्माणं च तथा तेवां श्रूणहत्यासमं त्वघम् ॥

## इति भविष्यत्पुराणस्थानि,

तपसा तोषियत्वा तु पितरं परमेश्वरम् । ब्रह्मनारायणौ पूर्वे रुद्धः कल्पान्तरेऽसृजत् ॥ कल्पान्तरेषु ब्रह्मा वै विष्णुरुद्दौ जजान ह । विष्णुरुच भगवाँस्तद्बद्वह्माणमसुजत्युनः ॥ नारायणं पुनर्ब्रह्माणम्च देवः पुनर्भवः । एवङ्कल्पेषु कल्पेषु ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥ परस्परसाज्जायन्ते परस्परजयौषिणः । तत्र कल्पान्तवृत्तान्तमधिकृत्य महर्षिभः ॥ प्रभावः कथ्यते तेषां परस्परसमुद्भवात् । अयं परस्त्रयं नेनिसंरम्भाभिनिवेशिनः ॥ यातुधाना मविष्यन्ति पिशाचाञ्च न संज्ञयः ।

इत्यादि वायुपुराणस्थानि च वचांसि समञ्जसानि । अन्यथ⊺ गुणभेदेन भेदसच्जाद्विष्णुश्चित्रादिशब्दानां शिवविष्णुनामत्वाद्यसम्भवाच्चासङ्गते-रित्यास्तां विस्तरः ।

एवं रामकृष्णादयोऽपि न विष्णुचतुर्भुजादेखताराः किन्तु यरमेश्वरस्येव । द्रोणपर्वणि---

> चतुर्मृतिरहं श्रश्वक्षोकत्राणार्थमुचतः । आत्मानं प्रविभज्येह लोकानां हितमाद्धे ॥ एका मृतिस्तपञ्चर्यां कुरुते मे भुवि स्थिता । अपरा पञ्चति जगत्क्वर्याणा साध्वसाधुनी ॥

अपरा कुरुते कर्म मानुषं लोकमाश्रिता। शेते चतुर्थी त्वपरा....॥

इत्यादिना तथा ज्ञापनात् । तत्रावताराणां रुक्षणं व्यवस्था वोक्ता निबन्धेषु । तथाहि । अवतारो नाम स्वसङ्कल्पपूर्वकपराधीन-व्यक्तीकृतदेहो भक्तवात्सल्याद्यनेकगुणोल्बणः ।

माया होषा मया सृष्टा यन्मां पश्यित नाग्द । सर्वभूतगुणैर्युक्तं न तु मां द्रष्टुमर्हति॥(म०भा०शां ३३९–४५)

इत्यादिभगवदुक्तेः । स च विभवार्चाभेदेन द्विविधः । तत्र विभवावतारः — गमनागमनसंश्लेषविश्लेषयोग्यं यथा भवति तथा दिन्यां देहं प्रकटयन् स्थितः । सोऽपि स्वरूपावेशभेदेन द्विविधः । तत्र स्वरूपावतारः सर्वेश्वरः स्वोयाप्राकृतरूपमितरसज्ञातीयतया प्रकटयन् स्थितः । सोऽपि मनुजामनुजभेदेन द्विविधः । तत्र मनुजो रामकृष्णादिर्नराकृतिः । अमनुजस्तद्वचितिरक्नो देवतिर्यगादिः । यथोपेन्द्रमत्स्यादिः । यद्यप्येते पूर्णा एव,

> धर्मा + + तुं बध्नामि चित्रते चित्रते युगे । ? तास्ता योनीः प्रविश्याऽहं प्रजानां हितकाम्यया । सर्वे सर्वशुणैः पूर्णाः सर्वदोषविवर्जिताः ॥

इत्यादिवाक्येभ्य उदाहृतश्रुतिभ्यश्च । तथाऽपि तत्र कृष्णः पूर्णः, आविष्कृतानेकशक्तिमत्त्वात् । अन्ये त्वंशकला आवि-ष्कृताल्पशक्तिमत्वादित्यभिष्ठेत्योक्तं श्रीभागवते —

अन्ये चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान्स्वयम्।(भाग०१-३-२८)

इति विचारान्तरम् । आवेशावतारोऽपि स्वरूपशक्त्या-वेशमेदेन द्विविधः । तत्र स्वरूपावेशावतारः—केषुचिचेतनेषु स्वेन सन्निधीमूय स्थितः । शक्तवावेशावतारः—तथैव शक्तवा सन्निधीमूय स्थितः । तत्राद्यः—कपिलानन्तव्यासपरश्चराम-प्रमृतिः । द्वितीयः-पृथुधन्वन्तरिप्रभृतिः । 'स्वशक्तिलेशाऽऽद्दतभूत-सर्ग ' इत्यादिस्मृतेः । एवं

यद्यद्विभृतिमत्सन्वं श्रीमदूर्जितमेव वा। (गी० १०-४१)

इत्यादिना भगवतोक्ता आधुनिका अपि । अर्चावतारस्तु मन्जादिसंस्कृता मृत्तिः शालग्रामादिश्च, तत्र भगवतो मन्त्रसङ्क-ल्पादिवशतः सन्निधानात् । अत एवेश्वरस्त्रेन पूजातस्तेभ्यः फलम-पीत्यास्तां विस्तरः ।

> इति श्रीनारायणतीर्थविरचितायां शाप्डिल्यसूत्र-वृत्तौ द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

# द्वितीयाध्याये

## दितीयादिकम्।

ननु मिक्तः फलमेव सर्वेषां ज्ञानान्तानामुपायानामित्युक्तम् । भिक्ताब्दश्च पुराणेषु 'श्रवणं कीर्तनं विष्णोः' (भा०७-५-२३) इत्यादि प्रकृत्य 'इति पुंसाऽपिता विष्णो भिक्तश्चेन्नवलज्ञणा ' इत्यादिवाक्योः श्रवणकीर्तनादौ प्रयुज्यते, तत्र च भक्तेयोंगः श्रयते—

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढव्रताः ।

नमस्यन्तश्च मां भक्त्या..... ॥ (गी० ९-१४ ) इति ।

एवं 'ये भजन्ति तु मां भक्त्या' इति (गी० ९-२९ ) भक्तिभजनयोर्भेदोऽवगम्यते । अतः का सः। भक्तिः किं तद्भजनिमिति
जिज्ञासामपनिनीषुराह-

## भत्तया भजनोपसंहाराद्गीण्या परायै तद्धेतुत्वात् ॥ १ ॥

भक्त्येति । परायै-परभक्त्यर्थं, गौण्या-वृत्त्या जोवनशब्देन लाङ्गलस्येन, भक्तिनाम्ना भजनानां-कोर्तनादीनामुपसंहारात् – सङ्गृद्धाऽन्ते कथनाद् भक्तिभजनश्रवणकोर्तनादीनामेकार्थत्वम् । साधनता च प्रतिवन्धकद्धरितनिवृत्तिद्वारा परभक्तिप्रतीतिभावः । कुतः ? तद्वेतुत्वात् ।

ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम् । (गी०९-२९)

इत्यनेन सकलतञ्ज्ञजनरूपसाधनस्य तदनुरिकद्वारा तदनुग्रहं
मित हेतुत्वलाभादिति भावः । तथा च 'चित्रया यजेत' इतिवत्सामानाधिकरण्येन भिन्ननामकभजनेन्ष्टं भावयेदित्येवार्थः । न तु भक्त्या
भजनं, तेन कीर्तनादि, तेन च मिय स्थितिरित्यादिः, वाक्यभेदापत्तिरित्यास्तां विस्तरः ।

वस्तुतो गौण्या भक्त्या भजनोपसंहारादाराध्यत्वज्ञानरूप-गौणभक्तिमतां कीर्तनादिभजनानां कर्तव्यताकथनात् 'सोमेन यजेत ' इत्यादौ सोमवता यागेनेष्टं भावयेदिति गुणविशिष्टविधान-वदत्रापि तादशभक्तिमव्भिः कीर्तनादिभजनैः परभक्तिमुत्पादये-दिति तादशभक्तिविशिष्टविधानमेवेति भावः।

केचित्तु---

ये भजन्ति तु मां भक्तया मियते तेषु चाप्यहम्। (गी० ९-२९) इत्यत्र पदद्वयसार्थक्याय भवत्या-कीर्तनादिरूपगौणभक्त्या भजन्ति— अनुरञ्जयन्तीत्यर्थः । तथा

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढव्रताः। (गी० ९-१४)

जितेन्द्रियाः सततं कीर्तयन्तो—नामग्रहणं कुर्वन्तः, तथा यतन्तो यतमाना अर्चनादिकं कुर्वन्तः, नमस्यन्तः कायवाङ्मनोमिर्नमस्कुर्वन्तः, मां भगवन्तसुपासते-चिन्तयन्ति, ते भक्त्या-भेम्णा नित्ययुक्ताः सदा संयुक्ता भवन्तीति शेषेणार्थः । दृढवताः-एवं तादशकीर्तनादि-परा नित्यप्रेमयुक्ता भवन्तीति यावत्। 'माम् इति द्वयं कीर्तननमस्कार्योः पृथक्प्राधान्यज्ञापनाय । इत्थं च

भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भृतादिमन्ययम् । ( गी० ९-१३ )

इत्यनेन परभक्तिमन् इ 'सततं कीर्तयन्तो माम्' इत्यनेन कार्त-नादीनां तत्र सिवनत्वमुक्त्वा 'ये भजित्त तु मां भक्त्या' इत्युपसंहृतं भगवतेत्यिभिग्रेत्याह—भक्त्या भजिनते । गौण्याः पराये इति पाठः । तथा चायमर्थः-भक्त्या भजिनतीति साधनभक्त्या फलभक्तेः कथना-हौण्याः कीर्तनाऽऽदिरूपायाः पराये परभक्त्यर्थमेव, कुतो गौणत्व-मासान्तत्राह—तद्धेतुत्वात् परभक्तिसाधनत्वात् । तथाच कीर्तना-दिषु परभक्तिसाधनत्वेन'आयुर्णृतम्' इतिवद्भक्तिशब्दो गौण एव। एतेन 'भज सेवायाम्' इति स्मरणकीर्तनादाविष मुख्य एव भक्तिशब्दो-ऽन्त्विति निरस्तम्। लाघवादनुराग एव धातोः शक्तेः। अत एव भक्त्या स्मरति कीर्तयित नमस्यतीत्यादिप्रयोगाः । एतेन कीर्तनत्वादेरिष जातिविशेषतया तद्रपेण शक्तिरित्वत्यिष परास्तिमित्याहुः॥ १॥

अनुरागार्थमेव कीर्तनादिभक्तिरित क्रुतो निर्णातं तत्राह-रागाऽर्थप्रकीर्तिसाहचर्याचेतरेषाम् ॥ २ ॥

रागार्थेति ।
स्थाने हषीकेश तव प्रकीर्त्या
जगत्प्रहृष्यत्यनुरुज्यते च ।
रचांसि भीतानि दिशो द्रवन्ति
सर्वे नमस्यन्ति च सिद्धसङ्घाः ॥
( गीता अ० ११ श्लो० ३६ )

इत्यत्र तव प्रक्रेष्टयोपचितया कीर्त्या-कीर्तनेन कृतेन वा यशसा वा तेन जगत्-जनः प्रहृष्यति-प्रकर्षेण सुखी भवति, अनुर-ज्यते च त्वय्यनुरागं प्राप्नोति । तत्र हर्षो द्वारम् । त्वय्यनुरागश्च फलभक्तिः फलम् । तथैवान्त्रयव्यितिरेकादित्यर्थेन स्पष्टमेत्र । कीर्त-नस्यानुरागार्थत्वलाभः, तत्साहचर्यात् । 'सततं कीर्तयन्तो माम् ' इत्याद्युक्तानामिष तदेव फलम्,

मिश्चता मद्गतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् ।
कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥
तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् ।
ददामि बुद्धियोगन्तं येन माम्रुपयान्ति ते ॥
तेषामेवानुकम्पार्थमहमज्ञानजन्तमः ।
नाश्चयाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्वता ॥

(भ० गी० १०, ९-११)

इत्यादिवाक्येरिप तथावगमादिति भावः । अत्र भजतामिति सामान्यत उक्तस्य विशेषोक्तर्भिचित्ता इति । स्मरणस्य मद्गतप्राणा इति मदर्थजीवना इत्यर्थः । अथवा वित्तोषादानाद् मद्गतविहिन्दिया इत्यर्थः । ततश्च श्रवणार्चनादिपिग्रहः । बोधयन्तः-स्मारयन्तः, कथयन्तः-संकीर्तयन्तः, तृष्यन्तिति भावभक्तिनिर्देशः । समन्तीति प्रेमभक्तिनिर्देशः । तत्र भावः प्रथमावस्था प्रेमोत्तरावस्था इति तयोभेदेन निर्देशो बोध्यः । बुद्धियोगं स्वरूपाऽवबोधं भगवन्मृतिंस्कृतिश्च । येन बोधेन कथितेन द्विविधेन मां-निर्गुणं समुण-श्चोपयान्ति प्रपद्यन्ते । प्रपत्तिश्वरमप्रेमरूपा प्रागेवोक्ता । तत्र स्वरूपावबोधनो निर्गुणे, मृतिंस्कृतितः सगुण इति विवेकः । तेषां सगुण-निर्गुणनिष्ठानामनुकम्पाऽथै-स्वरूपप्राप्तये, अद्दं ज्ञानदिषेन-स्वसङ्क ल्पेन, अज्ञानं-प्रत्यगंशाभेदावर्कन्नाश्यामीत्यर्थः । तथा च सिद्धं ज्ञान-

न्तानां सर्वेषामुपायानां प्रेमभक्तिरेव फडम् । ततो भगवदनुग्रहतश्च कृतार्थतेति संक्षेपः ॥ २ ॥

ननु कीर्तनाऽऽदेः कः काल इत्यपेचायामाह--

अन्तराले तु शेषाः स्थरुपास्त्यादौ च काण्डत्वात् ॥२॥

अन्तराल इति । तुरवधारणे भिन्नक्रमः । अन्तराले — ज्ञानसा-धनश्रवणमननाद्यन्तराल उपारत्यादौ च क्रममुक्तिफलकोपासन-निष्कामयज्ञाऽऽदिकर्माऽऽचरणादाविष, शेषा एव-गौण्यो भक्तय एव कार्या इति शेषः । कुतः ? काण्डत्वात्-यथासम्भवमेकफलसाधनस-मृहरूपत्वात् । कोर्तनाऽऽदोनां वक्ष्यमाणप्रमाणतः क्वचिदङ्गाङ्ग-भावतः, क्वचिद्धिकल्पतः, क्वचित्समुच्चयतस्तत्वज्ञानपरभक्तिमुक्ति-साधनत्वस्य वक्तव्यत्वात् ॥ ३ ॥

किन्द्वारा साधनत्वनतत्राऽऽह-

## ताभ्यः पावित्र्यमुपक्रमात् ॥ ४ ॥

ताभ्य इति । ताभ्यो-गोणभक्तिभ्यः, उपक्रमात्-आरम्भसमय-मारभ्येन, पावित्र्यं-पापत्तयः । अभ्यस्तानामेव पापश्चयहेतुत्वमिति न नियमः, सकृदुचारणमात्रेणाऽजामिलादेः समस्तपापश्चयस्य पुराषेषु—

अयन्तु हृतनिर्वेशो जन्मकोट्यंइसामि । यद्वयाजहार विवशो नाम स्वस्थयमं हरेः॥ (भाग० ६-२-७ ) यद्दुव्यक्षरन्नाम गिरेरितन्तृषां सकृत्यसङ्गाद्यमाश्च हन्ति । पवित्रकीर्ति तमलङ्घयशासनं

भवानहो द्वेष्टि शिवं शिवेतरः॥(भाग०४-४-१४)

इत्यादिना कथनात् । तथा च समस्तद्धरितच्चय एव द्वार-मिति भावः ॥ ४ ॥

सर्वत्र भक्त्येति कथनस्याऽऽभित्रायान्तरं वर्णयतां मतमाह—

# तासु प्रधानयोगात्फलाऽऽधिक्यमेके ॥ ५ ॥

तास्विति । 'यो मे भक्त्या प्रयच्छति' (गी०९-२६) नमस्यन्तश्र मां भक्त्या' (भ० गो० ९-१४) इत्यादिवाक्यवलात, तासु-गौणीषु, प्रधानस्य-अनुरागस्य योगात्फलाऽऽधिक्यमेक-आचार्या मन्यन्ते । अनुरागाङ्गत्रया कृतकोर्तनाऽऽदिभिः कैवल्यमपि भवति । अन्यथा तु पापनिवृत्तिमात्रमिति भावः ॥ ४॥

मतान्तरमाह ---

## नाम्नेति जैमिनिः संभवात् ॥ ६ ॥

नाम्नेति । नाम्ना-तत्कीर्तनेन फलाऽऽधिक्यं जैमिनिराचार्यो मन्यते । नाम्नेत्युपलचणम् । एकविधगोणमक्तावन्यविधायास्तस्या अङ्गान्यसंभवात् । स्मर्यते हि पृजायां स्तुत्यादेरङ्गत्वम् । तथा च ' भक्त्या प्रयच्छति ' ( गी॰ ९ २६ ) इत्यादौ गौणमक्तिरेवार्थः ।

परे तु भक्तिनाञ्चा-नमस्कारेण परभक्ति भावयेदित्यादिरूपेणान्वर्यं जैमिनिर्मन्यते 'स्येनेन।भिचरन् यजैत' इत्यादाविव संभवादित्यभिप्रायं वर्णयन्ति । तेषामयमभिप्रायः —कर्मभ्य उत्कर्षरु।भाय नामकरणमाव- इयकमिति । एतेन श्रवणर्तकोनाऽऽदिकमुद्दिश्य भन्त्येत्याराध्यत्वज्ञा-नानुरागाऽऽदिरूपसाधनभक्तिविधीयते अवणकीर्तनाऽऽदिकं यत्तत्र-नाराध्यबुद्धचाऽनुरागेण वेति । अतोऽयं 'दध्नां बहोति' इत्यादिव-द्रणविधिरेवेति निरस्तम् । वाजपेय इव विरुद्धत्रिकद्वयाऽऽपत्तिभिया तद्भागत । तथा हि 'वाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजैत ' इत्यत्र गुणविधिः कर्मनामधेयं वेति सन्देहे-समाहितम्, यद्ययं गुणविधिः स्यात्तर्हि वाजशब्दस्यान्नवाचित्वेन स एव गुणो वाच्यः। तथा सिन तस्य तृतीयया यजन्यर्थं प्रति गुणत्वम् । यागस्य च द्रव्यं प्रति प्रधानता, तस्यैव यागस्य फलं प्रति काणत्वेन गुणता । किम्रदिश्य किं विधीयते इति विचारे यागमुहिश्य वाजपेयो विधोयत इति यागस्योद्देश्यत्वम्, द्रव्यं प्रति यागस्योद्देश्यत्वा-ज्ज्ञातत्वमज्ञातत्वञ्च विधेयत्वात्फरुं प्रति, तथा च विरुद्धत्रिकद्वय-मा । द्येत, न चैतदेकस्यां प्रतीतावेकस्य युक्तम् , अतो वाजपेयशब्दः कर्मनामधेयमिति यथा, तथा प्रकृतेऽप्यनुरागाऽऽदिलचणभक्ति-रूपगुणयुक्तायाः श्रवणाऽऽदिभक्तेः फलसाधनत्वे विवक्षिते तस्याऽऽ नुरागाऽऽदिकं प्रति प्राधान्यात्फलं प्रति च गणभावाद्विरुद्धित्रकद्वया-ऽऽपत्तिरनिवार्येव स्यात् । तस्माद्भक्तिशब्दोऽत्र कीर्तनाऽऽदिभक्ति-नामधेयमेव। ' दथ्ना जहोति ' इत्यादौ तु होमप्रापकवाक्यान्तरस्था-पि ' होत्रं जुहोति ' इत्यस्य स्फुटत्वाद्गुणविधित्वमेव । नात्र तथेति संक्षेप: ॥ ६ ॥

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्टां सख्यमात्मनिवेदनम् ॥ इति पुंसाऽपिता विष्णोर्भक्तिःचेन्नवलच्चणा । क्रियेत भगवत्यद्धा तन्मन्येऽधोतप्रत्तमम्।। भाग.७,५,२३-२४) इत्यत्र सप्रचयासप्रचयसन्देहे नवलचणेतिकथनात्सप्रचय एवेति प्राप्त आह —

अप्रयोगानां यथाकालसंभवो गृहाऽऽदिवत् ॥७॥ अप्रयोगानामिति। एकत्र प्रयोगानापन्नानां-श्रवणकीर्तनाऽऽदोनां यथाकालं संभव-उदयः, गृहाऽऽदिवत् । यथा गृहसाधनतृणाऽऽद्या-हरणं कदाचित्सप्रचितं कदाचिन्न, तथा श्रवणकीर्तनाऽऽदिकं कदा-

चित्समुच्चितम् । यथाऽम्बरीषस्य—

स वै मनः कृष्णपदाऽरविन्दयो -र्वचांसि वैकुण्ठगुणाऽनुवर्णने ।

करो हरेर्मन्दिरमार्जनाऽऽदिषु

श्रुतिं चकाराऽच्युतसत्कथोदये ॥ ( भा० ९-४-१८ ) इत्यादि । कदाचिन्न सम्रुचितम् । एकेनैव साध्याऽच्यभिचार-श्रवणात\_। यथा—

श्रीविष्णोः श्रवणे परोत्तिद्भवद्वैयासकः कीर्तने
प्रहादः स्मरणे तदङ्घिभजने लक्ष्मीः प्रथुः प्जने ।
श्रक्त्रस्त्वभिवन्दने च हनुमान्दास्ये च सख्येऽर्जनः
सर्वस्वाऽऽत्मनिवेदने बिलाभूत्कैवन्यमेषां समम् ॥ इति
तरमात्सम्रचयो नाऽऽवश्यकः । एकप्रयोगाऽऽपन्नानामेव सम्रचयेनानुष्ठानादिति भावः । श्रद्धा सान्नाद्रूपा न तु
कर्माऽऽद्यर्णरूपा पारम्परिकी-विष्णावर्षिता तद्र्थमेवेदमिति

भाविता न तु धर्माऽऽदिष्वर्षिता, एवं भूता चेत्कियेत, तदाऽनेन यद्धीतं तद्धत्तमं मन्य इत्यर्थः । तत्र श्रवणन्नाम सगुणस्य निर्गुणस्य वा शब्दकरणकशाब्दबोधस्तत्प्रतिपादकशब्दस्य श्रोत्रेण ग्रहणश्च । कीर्तनम्-सगुणस्य निर्गुणस्य च बोधकशब्दस्योचारणम् । रमरणम्-स एवंविधगुण इत्याद्याकारा रमृतिः । पादसेवनम्—परिचर्या विष्णुप्रतिमापादसम्बन्धिगृहलेपनाऽऽदिरूपा गुरोरिप परमेश्वररूपत्वान्तस्य, भगवद्भक्तस्य वा पादसंवाहनरूपा च । अर्चनम् अवणाऽऽ-दिभिन्नो विष्णुप्रीतिहेतुन्यापारः प्रतिमाऽऽदौ गन्धपुष्पाऽऽद्यर्पणरूपः। वन्दनम्—पूजाबहिर्भूतनमस्कारो गुरुशालग्रामप्रतिमाभगवद्भक्तानाम्। दारयम्—दासरयेव परमेश्वरप्रीतिफलकं सकलकर्माऽर्पणम् ।

यत्करोषि यदश्चासि यज्ज्जहोषि ददासि यन् ।

यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुष्य मदर्पणम् ॥ (गी० ९-२७ )

इत्यादिना लौकिकवैदिकसकलकर्मार्पणस्य भगवति कर्तव्यत्वेनोक्तत्वात् । क्रियाया भगवत्त्रीतिमात्रफलकतापर्यवसानमेव हि

परमेश्वरे परमगुरौ समर्पणम् । सख्यम् — विश्वासो मित्रवृत्तिश्चेति
द्विविधम् । तत्राऽऽद्यं यथा महाभारते—

प्रतिज्ञा तव गोविन्द् न मे भक्तः प्रणध्यति । इति संस्मृत्य संस्मृत्य प्राणान्सन्धारयाय्यहम् ॥ इति । ्रितीयं बन्धुभावेन हिताऽऽशंसनम् । यथा अगरत्य-संहितायाम्—

> परिचर्यापराः केचित्प्रसादेषु च शेरते । मनुष्यमिव तन्द्रष्टुं च्यवहर्तुं च बन्धुवत् ॥ इति

आत्मनिवेदनम् — गवाश्वाऽऽदिस्थानीयस्य स्वस्य देहाऽऽदि-सङ्घातस्य तदेकमजनाऽर्थं विक्रयस्थानीयं तस्मिन्नर्पणम् । यत्र तद्भरणपालनचिन्ताऽपि खयन्न क्रियते । एतदेवाऽर्पणपूर्वकं करणम् । यथा कस्मैचिद् दृश्घे देये गवां दानमिति । एवं

> अहमेव परो विष्णुर्मिय सर्विमिद्झगत् । हति यः सततं पश्येत्तं विद्यादुत्तमोत्तमम् ॥ एकः समस्तं यदिहाऽस्ति किंचित् तद्न्युतो नाऽस्ति परन्ततोऽन्यन् । सोऽहं स च त्वं स च सर्वमेत-

> > दात्मस्वरूपं त्यज भेदमोहम् ॥

इत्यादि बोध्यम् । सर्वश्य पृथक्सत्विनरासादात्मिनि विष्णौ समर्पणात् । अश्मिन्पत्ते स्त्री-पुत्राऽऽदिरूपे विष्णावर्षिता कृतैव भक्तिरधीयते न ज्ञास्त्रेण । यद्वा सात्ताद्विष्णुत्वेन क्रियते । तदो-त्तमभधीतं मन्य इति श्लोकाऽर्थः । अत एव

> सर्वेषामेव भक्तानामिष्टः प्रियतमो मम । यो हि ज्ञानेन मां नित्यमाराधयति नाऽन्यथा ॥

इत्यादिवचनवलतः कर्ममिश्राऽऽदिभेदेन भक्तिविभागेषु ज्ञानिमिश्रामेवोत्तमामाहुर्भ,गवताः । द्वेतभ्रमितरस्कारतो मुक्तिपर्यवसायिवनत् । तथा हि । भक्तिद्वेधा विहिताऽविहिता च । तत्राऽविहिता रागाऽनुरा । रागाऽऽत्मिका कामाऽनुसृता या परमेश्वरेष्वारसिकी परमाऽऽविष्टता रागस्तन्मयी रागाऽऽत्मिका व्रज्ञवासिजनेष्वमिन्यक्ता । सेयं विविधा । कामरूपा सम्बन्धस्पा

...!

चेति । कामरूपा गोपीषु । सम्बन्धरूपा नन्दाऽऽदिषु पितृत्वाऽऽ-द्यभिमानमूला । अस्यां न शास्त्रविस्तरः । अथ विहिता श्रवण-कीर्तनाऽऽदिरूपोक्ता । सा च त्रेधा । कर्ममिश्रा, कर्मज्ञानमिश्रा, ज्ञानमात्रमिश्रा च । तत्र कर्ममिश्रा सात्विको राजसो तामसी चैति त्रेधा । तत्र सात्विको त्रेधा । पापनाद्यार्था भगवत्त्रीत्यर्था विधि-सिद्धद्यर्था च ।

> कर्मनिर्हारमुद्दिश्य परिसन्वा तदर्पणम् । यजेद्यष्टव्यमिति वा पृथग्मावः स सात्विकः॥ (मा.४-२२-१०)

इति स्मृतेः । एतस्याश्च दास्यभक्तावन्तर्भावः । भगवदाञ्चा-परिपालनरूपत्वेन भगवत्प्रीतिमात्रफलकतायां पर्यवतानात् । ननु कर्मानर्हारः -पापच्चयः स्वगतां फलम् । तद्र्थं क्रियमाणस्य कर्मणो दास्यरूपत्वे स्वगतस्वर्गकामनया क्रियमाणमपि दास्यं स्यादिति चेन्न । पापस्येश्चरं प्रत्याज्ञालङ्गनरूपापराधजन्यत्वेन तत्त्वयकामनया क्रियमाणस्य कर्मणो दासत्वसंभवात् । अपराधिनो हि प्रश्चं प्रति दास्यमाचरन्तोऽपराधानग्रुच्यन्त इति लोके दृष्टम् । तथा च स्वगतसुख-मनुद्दिद्रय विहितं कर्म कुर्वतां दासत्वं नेतरेपाम् । अत एवोक्तम्—

यस्ते आञ्चिष आञ्चास्ते न स भृत्यः स वै वणिक् । इति । राजसी त्रेघा । विषयाऽर्था, यशोऽर्था, ऐश्वर्योऽर्था चेति ।

विषयानभिसन्धाय यञ्च ऐश्वर्यमेव च । ऋर्चाऽऽदानर्चियो मां पृथग्मावः स राजसः॥

इति स्मृतेः । एवन्तामसी त्रेधा । हिंसाऽर्था, दम्भाऽर्था, मात्सर्योऽर्था च ।

## बितीयाध्याये बितीयाहिकम्।

373

दास्यभक्तौ राजसतामसभक्त्योस्तु योग्यतयाऽर्चनभक्तावेव निवेशो बोध्यः । कर्नृगतसुखफलकत्वात् । इत्यास्तां विस्तरः । कर्मज्ञानमिश्रा त्रेधा । उत्तमा मध्यमा प्राकृता च । सत्वतारतम्यात् । तत्रोत्तमः—

सर्वभृतेषु यः पञ्येद्भगवद्भावमात्मनः ।

भूतानि भगवत्यात्मन्येष भागवतोत्तमः ॥ (भा०११-२-४५)

इति सर्वभूतग्रहणसमयेऽपि द्रवावस्थाप्रविष्टभगवदाकारताया एव प्रकाशमानत्वाज्जतुरङ्गवत्सर्वभूतेषु भगवद्भावनोपपचेरयं भागव-तोत्तमः । ताद्दशसंस्कारस्यानपायादिति भावः । एतादशभाना-न्यथानुपपच्या प्राक् पूर्णा द्रवाऽवस्था प्रतीयते । ईषद्रवाऽवस्था-यान्तु मध्यमः ।

ईश्वरे तदधीनेषु बालिशेषु द्विषत्सु च ।

प्रेम मैत्री कृपोपेक्षा यः करोति स मध्यमः॥ (भा०१२-२-४६)

इत्युक्तः । एतादृगवस्थातोऽग्रे पूर्णद्रवावस्थाया उत्पत्स्य-मानत्वादिति भावः । यस्य तु चित्ते न द्रवावस्था पुष्टा नापी-पदुत्पन्ना । किन्तु तदर्थं भागवतधर्मान् श्रद्धयाऽनुतिष्ठति स का-ठिन्यावस्थाविनाशसामग्या विशिष्टः प्राकृतः ।

अर्चायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते ।

न तद्भक्तेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृतः ॥ (भा०११-२-४७)

इत्युक्तः । प्रकृतिश्राऽऽरम्भरतस्यां वर्तमानः प्राकृतः । प्रारब्धमक्तिसाधनानुष्ठान इत्यर्थः । अत्रोत्तमाया आत्मनिवेदने, मध्यमाया दास्ये, प्राकृताया अर्चानेऽन्तर्भावो वोध्य इति संङ्क्षेपः । ज्ञानमात्रमिश्रा— मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाश्चये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गाऽम्मसोऽम्बुधौ।।इति(भा०३-२९-१९)

अत्राऽविच्छन्तेति धारावाहिकता दक्षिता। यथा गङ्गाऽम्मस इति दृष्टान्तेन मनस्यिष धारावाहिको द्रवावस्था। मिय सर्वगुद्धा- श्रये मनोगतिरिति सर्वेशाऽऽकारता। तेनाद्रवाऽवस्थायां धारा- वाहिक्यिष वृत्तिर्द्रवाऽवस्थायामिष आग्नुविनाशिनो सा, द्रवत्यधारा- वाहिक्त्वयुक्ताऽषि सर्वेशाविषया न भक्तिरित्युक्तम्। सोऽयं द्रवा- वस्थाप्रविष्टमगवत्स्वरूपमानस्य त्रिविधत्वात् त्रिविधः। तत्राऽऽद्यः प्रपञ्चसत्यत्वभानपदितः। यथा—

खं वायुमिन सिललं महीं च ।
ज्योतींपि सर्वाणि दिशो दुमाऽऽदीन् ॥
सित्सम्रद्राँश्च होः श्लीरम् ।
यिक्श्च भूतं प्रणमेदनन्यः ॥ (भा० ११-२-४१)

इत्यादि । अनेन प्राकृतो भागवतोत्तम उक्तः । द्वितीयः प्रपश्चिमिथ्यात्वभानसहितः । यथा —

प्रपञ्जभानविरहितः । यथा--

तरमादिदञ्जगदशेषमसत्रवरूपं स्वप्नाऽऽभमस्तिधिषणं पुरुद्धःखद्धःखम् ॥ त्वय्येवनित्यसुखत्रोधतनावनन्ते मायात उग्रद्षि यन्सदिवावभाति॥(भा०१०-१४-२२) अनेन मध्यमो भागवतोत्तम उक्तः । तृतोयः प्रकारद्वयेनापि ध्यायतश्ररणाऽम्भोजं भावनिर्जितचेतसा ।

औत्कण्ठचाऽश्रुकलाऽक्षस्य हृद्यासोनमे शनैहिरिः ॥ प्रेमाऽतिभरनिर्भिन्नपुलकाङ्गोऽतिनिर्भरः। आनन्दसंस्रवे लीनो नाऽपश्यम्रभयं मुने ।। इति(भा०१-६-१७-१८ अनेनोत्तमो भागवतोत्तम उक्तः । एवं मध्यमाऽऽदिभेदाः स्वयमुदाहार्याः । तथा च साधनपरिपाकेनोत्तरोत्तरभूमिलाभः । तत्र कर्मिमश्रा गृहस्थानां, कर्मज्ञानिमश्रा वानप्रस्थानां, ज्ञानमात्र-मिश्रा मिक्षुणाम् । निर्विण्णानां ज्ञानयोगो न्यासिनामिह कर्मसु। तेष्वनिर्विष्णयोगानां कर्मयोगस्त कामिनाम्॥ यहच्छया मन्कथाऽऽदौ जातश्रद्धस्त यः पुमान् । न निर्विण्णो नाऽतिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिदः॥ (भ०११-२०-७-८) इति स्मृतेः । अत्रानिर्विष्णानां न्यासिनां कर्मसु सत्सु ज्ञानयोगः । कर्मज्ञानयोग इत्यर्थः । तादशस्य भक्तिः कर्मज्ञानमिश्रा । निर्विण्णस्य तु कर्मपरित्यागतो ज्ञानम् । तादशस्य ज्ञानमात्रमिश्रा सर्वोत्तमा । परमोत्कृष्टसाध्यसाधनकत्वात् । सेयं वैधी भक्तिरेकाङ्गाऽनेकाङ्का वा परतत्ववैमुख्यपरिहारेण परभक्तःयेऽवश्यमेव सम्पादनीयेति ग्रन्थ-तात्पर्यार्थः ॥ ७ ॥

तेष्वदमेवाऽऽवश्यकमित्यपि नियमो नाऽस्तीत्यभिष्रेत्याऽऽह— ईश्वर्तुष्टेरेकोऽपि बली ॥ ८ ॥ ईश्वरेति । कीर्तनाऽऽदिषु यः कश्चिदेकोऽप्यभ्यासाऽनुसमा-ऽऽदिगुणयुक्ततयेश्वरतुष्टिविशेषजनकश्चेत्सं एव बली सर्वार्थदः । 'मिचित्तः सर्वदुर्गाणि मत्प्रसादात्तरिष्यसि' (म. गी. १८-५८) इत्यादि प्रमाणादिति भावः । न च प्रत्येकं व्यभिचारः । तृणारणिमणि न्यायेन कारणत्वस्य विवक्षितत्वादित्यास्तां विस्तरः । एवमत्र बलित्व-कथनेन क्लेशक्तवं सुखदत्वं च ज्ञापितम् । तथा हि क्लेशः कर्माशय-स्तद्वाजमिवचाऽिसन्तारागद्वेषाऽभिनिवेशाश्च । तत्र कर्माऽङश्यः मारूथाऽप्रारूथभेदेन द्विविधः । तज्ञ प्रारूथहरुत्वं यथा तृतीये —

यन्नामधेयश्रवणाऽतुकःर्तना— । द्यत्प्रह्वणाद्यत्स्मरणादपि कचित् ॥

क्वादोऽपि सद्यः सवनाय कल्पते ।

कुतः पुनस्ते भगवन्तु दर्शनात् ॥ इति । (भा. ३-३३-६)

दुर्जातिरेव सवनायोग्यत्वे हेतुः।

दुर्जात्यारम्भकं पापं भवेत्प्रारब्धमेव तत्।

अप्रारब्धहरत्वं यथेकादशस्कन्धे—

यथाऽग्निः सुसमिद्धाचिः करोत्येथांसि भरमसात् ।

तथा महिषया भक्ति रुद्धवैनांसि कुत्स्नग्नः ॥ इति।(अ. १४-१९)

अविद्याहरत्वं यथा चतुर्थे—

यत्पादपङ्कजपलाशविलासभक्त्या ।

कर्माऽऽशयं ग्रथितमुद्ग्रथयन्ति सन्तः ॥

तद्वन्त्र रिक्तमतयो यतयो निरुद्ध-।

श्रोतोगणास्तमरणं भज वासुदेवम् ॥ (अ. २२-३६)

बीजहरत्वं यथा १५ठे-

तैस्तान्यघानि प्यन्ते तपोदानव्रताऽऽदिभिः।

नाऽधर्मजं तब्रुदयं तदपीञाङ्घिसेवया ॥ इति।(ग्र.२-१७) सुसदत्वं यथा तन्त्रे—

सिद्धयः परमाऽऽश्चर्या मुक्तिर्म्यक्तिश्च शाश्वती । नित्यं च परमाऽऽनन्दं भवेद् गोविन्द्भक्तितः ॥ एवं सद्गुणाऽऽदिप्रदत्वमपि बोध्यम् । यथा पञ्चमे—

यस्याऽस्तिभक्तिर्भगवत्यकिश्चना सर्वेर्गुणैस्तत्र समासते सुराः। इरावभक्तस्य कुतो महद्गुणा मनोरथेनासति धावतो वहिः॥ इति ।(अ.१८-१२) तथा भगवदाकर्षकत्वमपि, यथा एकादक्षे—

न साध्यति मां योगो न साङ्ख्यं धर्म उद्घव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोर्जिता ॥ (अ.१४-२०) इति दिक् ॥ ८ ॥

कदा क्लेशक्षत्वलक्षणं बलिमत्याशङ्कच 'खल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्'। ( भ. गो. २-४०) इति प्रमाणाद्यदा परमेश्वरप्रीत्युदेशेन क्रियते तदैवेत्यभिष्रत्याऽऽह—

## अबन्धोऽर्पणस्य मुखम् ॥ ९ ॥

अबन्ध इति ।

प्रीणातु भगवानोशः कर्मणाऽनेन शाश्वतः।

करोति सततं बुद्ध्या ब्रह्माऽर्पणमिदं परम् ॥ इति । यथोक्ताऽर्पणघटितस्यैवाऽवन्धो-चन्धाऽभावोऽखिलङ्केशाविध्वंस-रूपो, मुखं-द्वारं ब्रह्माऽवाप्तिलक्षणकैवल्य इति शेषेणाऽर्थः ।

ब्रह्मार्थ्यं ब्रह्म हविर्ब्रह्माऽभ्नो ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मैव तेन गन्तव्यंब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ ( भ.गी. ४-२४ ) इत्यपि ब्रह्मार्थणं बोध्यम् । वस्तुत एतादशस्यैव ब्रह्ममापकत्य-श्रवणात् ॥ ९ ॥

#### गीतायान्द्वादशाऽध्याये-

मय्यावेक्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते ।
अद्भया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ॥
ये त्वक्षरमनिर्देक्यमञ्यक्तं पर्युपासते ।
सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचळं घ्रुवम् ॥
सन्नियम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समबुद्धयः ।
ते प्राप्नुवन्ति मामेव स भूतिहिते रताः ॥ ( श्लो० २-४)

#### इत्युपऋम्य--

ये तु सर्वाणि कर्माणि मिय सन्त्यस्य मत्पराः । अनत्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते ॥ (श्लो० २-६) इत्युक्त्या ध्यानमध्यङ्गं भक्तौ लभ्यते । तत्र 'य एपोऽन्तरा-दित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते हिरण्यक्रमश्रुहिंरण्यकेदाः'। (ल्लां.१-६-६)

ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजाऽऽसनसन्निविष्टः । केयूरवान्मकरकुण्डलवान् किरोटो हारी हिरामयवपुष्टंतशङ्खचकः ॥ (नार०पं॰ ११.७१) इत्येवंरूपमेव किंध्येयं सगुणम्, उत रूपाऽन्तरमेव । यथा— सौरिमण्डलमध्यस्थं साम्बं संसारमेषज्ञम् । नीलग्रीवं विरूपाऽक्षं नमामि शिवमय्ययम् ॥ इत्यादि । अथवा निर्गुणमेव । यथा—

एकं ज्योतिर्भयं शुद्धं सर्वगं व्योमवद्द्दम् । अव्यक्तममलं नित्यमादिमध्याऽन्तवर्जितम् ॥ स्थृलद्धक्ष्ममनाकाशमसंरपर्श्वमचाश्चपम् । न रसं न च गन्धाऽऽत्व्यमग्रमेयमन्पमम् ।। आनन्दमजरं नित्यं सदसत्सर्वकारणम् । सर्वाऽऽधारं जगद्र्पममृत्मजमव्ययम् ॥ अद्दश्यं दृश्यमध्यस्थं वहिःस्थं सर्वतोश्चरम् । सर्वदृक् सर्वतःपादं सर्वरिष्ठक् सर्वतःश्चिरः ॥ ब्रह्म ब्रह्ममथोऽहं स्यामिति तत्वस्य वेदनम् ॥ इति ।

तत्राऽऽह—

ध्याननियमस्तु दृष्टसौकर्यात् ॥ १० ॥

ध्यानेति । तुशब्दो नकारार्थः । इदमेव ध्येयमिति ध्येय-नियमो ध्याने नास्तीत्यर्थः । कुतः दृष्टसौकर्यात् । यथाऽभिमत-ध्यानादेव चित्तप्रसादरूपदृष्टसौकर्यसम्भवात् । तथा च यस्य यदृप-ध्यानादेवाऽऽनन्द आविर्भवति तेन तदेव रूपमभिमते ध्यातव्यमिति भावः । एतदभिष्टेस्येव भगवान्पतञ्जलिरुप्याह्-"यथाऽभिमतध्याना- द्वा''इति ( यो० सू०१-३९ )। अथवा 'ब्रह्मयक्षे चक्ष्यमाणः प्राच्यां दिश्चि' इति दिङ्गियमः । 'प्राचीनप्रवणेन वैश्वदेवेन यजेत' इति देश-नियमः । 'अपराक्षे पिण्डपितृयक्षेन चरन्ति' इति कालनियमस्तदेतत्त्रयं यथा कर्मणि दृश्यते तथा ध्यानेऽप्यस्ति न वेति सन्देहे-ऽस्तोति प्राप्तम् । वैदिकत्वस्याविशेषात् । इत्थं च तत्साध्यायां मक्तावपि देशकालनियमः प्राप्त इत्यत आह—ध्यानेति । दिग्देश-कालनियमो ध्याने नास्ति । कुतः दृष्टसौकर्यात । मनोऽनुकूल-देशकालाऽऽदिकं दृष्टसौकर्यन्तस्माद्वद्यानस्य सम्भवादित्यर्थः ।

अयं भावः । ऐकाग्रयं हि ध्यानस्य प्रधानसाधनम् । न च तस्य दिगादिनियत्या कश्चिद्रतिश्यो विद्यतेऽतो नास्ति नियमः । अत एव श्रुतियोगाऽभ्यासाय प्रदेशं निर्दिशन्तो मनोऽनुकुल इत्ये-वाऽऽह—'यस्मिन्देशकालाऽऽदौ मनस ऐकाग्यं तत्रैव युञ्ज्यात्'। न तु शास्त्रेण नियमतः कश्चिदेशकालादिरस्तीत्यर्थः । 'समे श्रुचौ विद्वालुकाविवर्जिते' इत्यादिदेशविशेषः श्रुयत इति चेत्सत्यम् । प्राणाऽऽयामाऽर्थन्तदिति बोध्यम् । अन्यथा रोगप्रसङ्गादिति । तस्मान्नास्ति ध्याने देशकालाऽऽदिनियमः । आह चैवं भगवान् वादरायणोऽपि 'यत्रैकाऽग्रता तत्राऽविशेशान्' (वे०स०४-१-११) इति । अतो ध्याननिर्वर्त्यायां भक्तावपि न दिगादिनियम इति भावः ॥१०॥

तद्यजिः पूजायामितरेषान्तु नैवम् ॥ ११ ॥

तद्यजिरिति । 'मद्याजी मां नमस्कुरु' (भ. गी. ९-३४) 'यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्' (भ. गी. ९-२५) इत्यादौ परमेश्वरयजिः पूजायां प्रयुक्तो मन्तव्यः । यज देवपूजासङ्गतिकरणदाने- िवति पाठात् । इतरेषां —गोणभजनानां, नैवम् —न पूजा-तुल्यतया यजिन्यपदेश्यत्वम् । मुख्यपूजायागस्योपादानसम्भवेऽमु-ख्यग्रहणमन्याय्यम् । नमस्काराऽऽदिसाहचर्यमप्यत एव सुत्राम्रुप-पन्नं भवतीति भावः । उपलक्षणं चैतदन्येषामपि यागानाम् । तेषामपि प्रीतिफलकवदानत्वेन यज्यर्थत्वात् । न च तेषां प्रीति-फलकत्वे मानाऽभावः ।

दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेयोमिर्विविधैद्यान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते॥ (सा.१०-४७-२४) वर्णाऽऽश्रमाऽऽचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते नाऽन्यः पन्थास्तत्तोषकारणम् ॥ इत्यादिवाक्यस्यैव मानत्वात् ॥ ११ ॥

पूजाप्रसङ्गाद्धिकरणचतुष्कम्—

पादोदकन्तु पाद्यमञ्याप्तेः ॥ १२ ॥ पादोदकमिति ।

> गङ्गात्रयागपुष्करनैमिषाणि । पुण्यानि यानि कुरुजाङ्गलयामुनानि ॥ कालेन तीर्थसलिलानि पुनन्ति पापा-

त्पादोदकं भगवतः प्रपुनाति सद्यः ॥(नृ.पु. ५९-४६) इत्यादिना पावनत्वेनोक्तं पादोदकं पादरूपमेव । पादसंयुक्त-जलस्य पादोदकत्वे शालग्रामपूजायां पादोदके तत्पाद्ये (च) पादोदक-व्यवहाराऽनापक्तेत्वेति भावः ॥ १२ ॥

भगवते स्वयमर्पितं नैवेद्यं ग्राह्मन्वेति सन्देहे-न ग्राह्मम् । २१ दत्ताऽपहारिताप्रसङ्गादिति प्राप्त आह— स्वयमप्यार्पितं ग्राह्यमविशोषात ॥ १३ ॥

स्वयमपीति । पूजायां भगवते दत्तन्नैवेद्यं निर्माल्याऽऽदिकं स्वयमपि ग्राह्यमेव । कुतः अविशेषात्—भागवद्-भागवतत्वाऽ-विशेषादित्यर्थः । तथा—

विग्रेभ्यस्त्वथ तद्देयं ब्रह्मणे यन्निवेदितम् । वैष्णवं सात्वतेभ्यश्च भस्माङ्गेभ्यश्च शाम्भवम् ॥

इत्यादिना भागवतेभ्यो नैवेद्यानिर्माल्याऽऽदिप्रतिपत्तेविधानाद-स्याऽपि तद्वदेव भागवतत्वान्नैवेद्याऽऽदिग्रहणम्रुचितमेवेति भावः । अत एवानिवेदिताऽन्ननिन्दा तद्भोजने निवेधश्च श्रयते—

> अन्नं विष्ठा पयो मृत्रं यद्विष्णोरिनवेदितम् । न तत्स्वयं समश्रोयाद्यद्विष्णोर्न निवेदितम् ॥

'यन्न दद्यान्न तद्द्यनियात्' इत्यादि । न च दत्ताऽपहास्ति। प्रसङ्गः । इदं ममेत्यादिना देवतोत्देशेन त्यक्तद्रव्यपस्प्रिहण एव दत्ताऽपहास्त्विप्रसक्तेः । 'भवदीयमेवेदमनुजानातु' भवान् इत्यादिरूपं चैतोवृत्तिविशेषं निवेदनं कृत्वा प्रहणे त न तत्प्रसक्तिः—

गन्धान्नवरभच्चयांश्च स्रजो वासांसि भूषणम् । दत्वा तु देवदेवाय तच्छेषाण्युपभुञ्जत ॥

इत्यादिवाक्यपर्यालोचनत्तस्तथावगमात् । अत एव दत्त-जातोयमेकराज्ञ्यविष्ठष्टमपि भ्रुङ्जीतेति यतोऽन्योद्देशेन त्यक्तस्यापि-'उत्तराऽर्थास्त्वष्टकृतेऽवद्यति' 'यजमानपश्चमाः पुरोडाशं भन्नयन्ति' इत्यादिवाक्यैः प्रतिपत्तिपरैरविशेषात् । 'नोपयुञ्ज्यान्निवेदितम्' इत्या-दीनान्तु यावद्देवोपयोगं तद्ग्रहणरूपप्रतिपत्तिनिवेधकरवान्न तैर्वि-रोध इति मन्तव्यम् । ननु प्रतिपत्तिः स्वस्वत्वाऽऽपादिका, न वा । अन्त्ये परस्वग्रहणनिवन्धनिष्टं स्यात् । आद्ये स्वस्त्वानुकूल-व्यापारत्वात् 'सात्वतेभ्यो ददाति'इतिवत्स्वसै ददातोत्यपि स्थात् । तथा च सर्वत्र 'ब्राह्मणेभ्यो दद्यात्' इत्यादिना ब्राह्मणत्वादात्मनेऽपि दान-प्रसङ्ग इति चेन्मैवम् । दानस्य स्वस्वत्वव्यंसेन परस्वत्वाऽऽपादनक्ष्य-त्वात् । प्रतिपत्तो तु नैवम् । स्वस्वत्वाऽऽपादनमात्रत्वात् । तस्मात्स्वयं ग्रहणेऽपि न दोष इत्यास्तां विस्तरः ॥ १३ ॥

पूजायामपराधवर्जनतत्त्रायश्चित्तयोरपि विहितत्वात्तत्र व्यव-स्थामाह—

# निमित्तराणव्यपेक्षणादपराधेषु व्यवथा ॥ १४ ॥

निमित्तेति । अपराधाः केचिद्विहितकर्मसम्बन्धेनाऽधीताः । केचिद्वत्यथाऽधोताः । तेष्वाद्यानां कत्वपकारकत्वम् । तद्वाक्यश्चेषे नरकाऽऽदिफलश्चितिस्तु निन्दाऽर्थवादमात्रम् । अन्त्यानां पुरुषाऽनर्था-ऽऽपादकत्वम् । तथा तत्तत्प्रायश्चित्तानामपि कत्वर्थत्वं पुरुषाऽर्थत्वं मन्तन्यम् । अक्षराऽर्थस्तु—निभित्तं-ज्ञापकं शास्त्रं, तस्य गुणः पूर्वोक्तं द्विविधमधीतत्वम् । तद्गुसारादपराधेषु—निषिद्वेषु क्रत्वपकार-कत्वपुरुषापकारकत्वन्यवस्थेति ।

तत्र—'देवपूजाऽपराधास्ते द्वात्रिंशत्पिकीर्तिताः'(व०-पु०१२४-४)। इत्यादयः प्रथमाः। 'सतां निन्दा नाम्नः परममपराधं वितनुते '। इत्येवमादयो द्वितीयाः। तत्र द्वात्रिंशदपराधा यथा—

यानैर्वा पादकैर्वाऽपि गमनं भगवद्गृहे । देवोत्सवाऽऽद्यसेवा च अप्रणामस्तद्ग्रतः॥ एकहस्तप्रणामश्च तत्पुरस्तात्स्वदक्षिणम् । उच्छिष्टे च तथाऽऽशौचे भगवद्वन्दनाऽऽदिकम् ॥ पादप्रसारणं चाऽग्रे तथा पर्यङ्कवन्धनम् । शयनं भाषणं चैव मिथ्याभाषणमेव च ॥ उच्चैर्भाषा वृथा जल्पो रोदनाऽऽदि च विग्रहः। निग्रहाऽनुग्रहौ चैव स्त्रीष्वसत्कृतभाषणम् ॥ अश्लीलकथनं चैव अधोवायुविमोचनम्। कम्बलाऽऽस्तरणं चैव परनिन्दा परस्तृतिः॥ शक्तौ गौणोपचारञ्च अनिवेदितभक्षणम् । तत्तत्कालोद्भवानां च फलाऽऽदीनामनर्पणम् ॥ तथा दानं च कर्मण्यपुष्पाऽऽदीनां विपर्ययात । दानं च देवतानिन्दा गुरौ मौनं निजस्तुतिः ॥ इति ।

विपर्ययाद् दानगन्धमान्यान्यदत्वा धूपाऽऽद्यर्पणरूपम् । एवम-न्येऽपराधा देवर्षांणामसिम्रुखे जुम्भणाऽऽक्रोशनप्रभृतयो द्रष्टव्याः॥१४॥ पूजायां पत्राऽऽदेरिष दानं श्रूयते । तिर्कं पुष्पदानाऽऽिदना तुल्यफलं नवेति सन्देहे 'पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रय-च्छति' ( भ. गी. ६-२६ ) इतिश्रवणात्तुल्यफलमिति प्राप्त आह—

पत्राऽऽदेदीनमन्यथा हि वैशिष्टयम् ॥ १५ ॥ पत्राऽऽदेरिति । अन्यथाऽशक्तौ पत्राऽऽदेदीनं पुष्पाऽऽदि-स्थान इति शेषः । हि—यतो, वैशिष्टयं-मुख्यता । पुष्पाऽऽदिदान- स्येति शेवः । तथा च शक्तस्य न पुष्पाऽऽदिदानतुल्यं पत्राऽऽदि-दानम् । अशक्तस्य तु भवति । मुख्यानुकल्पयोस्तथैवान्यत्र व्यवस्थापनादित्यास्तां विस्तरः । परे त्वत्र—

> यद्यदिष्टतमं लोके यच्चान्यदिष ते गृहे। तत्तद्धि देयं मीत्यर्थं देवदेवाय चिक्रणे॥

इत्यादिना प्राप्तस्य भगवद्यद्देश्यकसर्वदानस्य भक्त्यङ्गत्वविधिः। अन्यथा पत्राऽऽदिचतुष्टयविशिष्टविधानं स्यात् । प्रत्येकविधौ वाक्यभेदात् । तस्मात्पत्राऽऽदिशब्देन प्राप्तं दानमनूद्यं 'उपव्ययते' (ते. सं. ) इत्यनेनोपवीतस्य दर्शाऽङ्गत्ववद्भक्त्यङ्गत्वविधिरेव युक्त इत्यभिप्रायं वर्णयन्ति । तत्सुधीभिः परिशीलनीयम् ॥ १५ ॥

नतु स्वस्तवर्णाऽऽश्वमोचितकर्माऽऽचरणमि पुमर्थहेतु भवति किमितिश्रवणकीर्तनाऽऽदिष्वेवाऽऽग्रहस्तत्राऽऽह—

# सुकृतजत्वात्परहेतुभावाच क्रियासु ताः श्रेयस्यः ॥ १६ ॥

सुकृतेति । ताः—श्रवणकीर्तनाऽऽदिभक्तयः, किया-सुखस्व-वर्णाऽऽश्रमोचितशुक्लकुष्णक्रियाऽपेचया श्रेयस्य इति श्रेष्ठाः केवलं शुक्कतयैकान्तिकाऽऽत्यन्तिकपुमर्थहेतुत्वात् । एतदभिन्नेत्यैवोक्तं श्रीभागवते—

त्यक्त्वा स्वधर्म चरणाऽम्बुजं हरे-र्भजन्मपक्कोऽथ पतेत्ततो यदि ॥ यत्र क वा भद्रमभृद्गुष्य किं को वाऽर्थ आप्तो भजतां स्वधर्मतः ॥इति। (स्कं. १-५-१७) अत्र हित्वैवेति न साऽवधारणम् ।

वर्णाऽऽश्रमाऽऽचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते पन्था नान्यत्तत्तोषकारणम् ॥

इत्यादिवाक्यनिकरेण वर्णाऽऽश्रमाऽऽचारपूर्वकभजनस्येशप्रसाद-हेतुत्वकथनात् । किन्तु स्वधर्म हित्वाऽपि भजतां नाऽभ-द्रम् । स्वधर्ममात्रतो भजतां को वाऽधिकाऽर्थ इति । स्वधर्म हित्वा-ऽपि भजतां गोपीप्रभृतीनां —

तमेव परमात्मानं जारबुद्धचाःपि सङ्गताः । जहुर्विरहजनतापं सद्यः प्रक्षीणवन्धनाः ॥ (भा.१०-२६-११) इति कृतार्थताश्रवणात् । अत एवोत्कटप्रेमवतां न साधना वृत्तिः । यथोक्तन्तत्रैव-

सक्रनमनः कृष्णपदाऽरविन्दयो— निवेशितन्तद्गुणरागि यैरिह । न ते यमं पाशभृतश्च तद्भटान् स्वमेऽपि पञ्चन्ति हि चीर्णनिष्कृताः ॥ इति । (भा.६-५-९९)

नतु तर्हि स्वधर्माऽऽचरणं व्यर्थन्तत्राऽऽह-सुकृतजत्वादिति । बहुनस्सुकृतस्यैवेदं फर्जं यद्वरिभजनम् । तदुक्तं पुराणेषु—

> येन जन्मशतैः पूर्भं वासुदेवः समर्वितः । तन्मुखे हरिनामानि सदा निष्ठन्ति भारत ॥

नह्यपुण्यवतां लोके मृहानां क्वटिलाऽऽत्मनाम् ।
भक्तिर्भवति गोविन्दे सर्गं कोर्तनन्तथा ॥
इत्यादि । सुकृतजत्वं स्वर्गाऽऽद्दावप्यस्ति तेन किं तत्राऽऽह—
परहेतुभावाच्चेति । प्रागुक्तदिशा तासां परभक्तिहेतुत्वात् । वक्ष्यमाणयुक्त्या ज्ञानद्वारां कैवल्यहेतुत्वाच्च श्रेष्ठत्वमिति भावः ॥ १६ ॥
नतु भक्तीनां गौणम्रुख्यभावोऽयुक्तः । 'चतुर्विधा भजन्ते माम्'
(भ. गी.७-१६) इत्यादिना भगवता तुल्यवदिभधानादित्यत आह—

गौणत्रैविध्यमितरेण स्तुत्यर्थत्वात्साहचर्यम् ॥ १७॥

गौणेति । गौणत्रैविध्यमेव तासां पापक्षयाऽऽद्यर्थं विधानात् । ति इत्रां विधानात् । ति इत्रां विधानात् । स्तुतेरर्थत्वात्र्ययोजनत्वात्साहचर्यं कुतस्तनाऽऽह स्तुत्यर्थत्वादिति । स्तुतेरर्थत्वात्र्ययोजनत्वात्साहचर्यणं तुल्यताबोधद्वारा प्राग्नस्त्यप्रयम् । यथा राजसमिन्याहारेणामात्यानामिति भावः । तत्र पापक्षयविषद्धद्वाराऽऽदि निमित्तम् श्रवणकीर्तनाऽऽद्यार्तभिक्तः । ज्ञानाऽर्थेवेदाऽऽभ्यसनाऽऽदिकं जिज्ञासोर्भक्तः । राज्यस्वर्गाऽऽद्यर्थं क्रियमाणा कीर्तनजपाऽऽदिरूपाऽर्थाऽर्थिनो मिक्तः । प्रेमोत्पत्तये ज्ञानलक्षणा ज्ञानिनो मिक्तः सर्वाभ्यत्वस्यां स्रुष्या । साज्ञान्त्रंभहेतुत्वस्य स्वरूपज्ञानेऽन्वयन्यितरेकाभ्यां लोके ग्रहादिति संक्षेपः ॥ १९ ॥

ननु कीर्तनाऽऽरीनां मुक्तिहेतुविलचणपरमक्तयङ्गस्वे कथं स्वतन्त्रफलार्थस्वन्तत्राऽऽह—

बहिरन्तस्थमुभयमवेष्टिसववत् ॥ १८ ॥

बहिरन्तस्थमिति । कीर्तनाऽऽदिकं बहिःस्थं पापश्चयाऽऽदि-लक्षणस्वतन्त्र फलाऽर्थम् । अन्तस्थं परं मक्तिलक्षणप्रधानाऽङ्गञ्चे-त्युभयमपि भवति । यथा राजस्वयाऽन्तर्गताऽप्यवेष्टिर्वर्णत्रय-संयोगात्स्वतन्त्रफलार्था । यथा वा बृहस्पतिसवः क्वचित्प्रधान-मपि वाजपेयाङ्गं तद्वदित्यर्थः । एतेन—

प्रमादात्कुर्वतां कर्म प्रच्यवेताध्वरेषु च। स्मरणादेव तद्विष्णोः संपूर्णं स्यादिति श्रुतिः।। इत्याद्यक्तं सर्वकर्माङ्गत्वमि स्मरणकीर्तनाऽऽदेर्व्याख्यातम्। तत्तत्प्रकरणपठितानामिष फलाऽन्तरश्रवणाद्वहिर्मावेनोत्कर्षस्य प्रमा-णसिद्धत्वात्। तत्र—

त्रजंस्तिष्ठन्स्वपन्नःनन्श्वसन् वाक्यप्रपुरणे । नामसङ्कीर्तनं विष्णोहेंलया कलिवन्धनम् ॥ कृत्वा सरूपतां याति भक्तियुक्तः परं त्रजेत् । इत्यन्तःस्थत्वज्ञापकम् ।

सर्वमङ्गलमाङ्गल्यमायुष्यं व्याधिनाशनम् । भ्रुक्तिमुक्तिप्रदं दिव्यं वासुदेवस्य कीर्तनम् ॥ इति बहिःस्थत्वज्ञापकम् । एवम् —

> अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारघोः । तीत्रेण मक्तियोगेन यजैत पुरुषं परम् ॥ (भा.२-३-१०)

इत्युभयज्ञाप र्वं बोध्यम् ॥ १८ ॥

बहिःस्थरवे हेत्वन्तरमाह— स्मृतिकीर्त्योः कथाऽऽदेश्वातौ प्रायश्चित्तभावात्।।१९.।। स्मृतिकोत्योरिति । कथाऽऽदेरित्यादिना नमस्कारपरिच-र्योऽऽदिपरिग्रदः । तथा च स्मरणकोर्तनकथानमस्कारप्रभृतोना-मार्तौ महापातकाऽऽदिविषयकाऽजुतापे सति प्रायश्चित्तरूपतया विधानादपि बहिःस्थत्वं सिध्यतोत्यर्थाः । तथा हि—

पापे गुरुणि गुरुणि लघूनि च लघुन्यपि।
प्रायिश्वचानि मैत्रेय जगुः स्वायम्भुवाऽऽदयः ॥
प्रायिश्वचान्यरोगिण तपःकर्माऽऽत्मकानि वै।
यानि तेपामशेषाणां कृष्णाऽनुस्मरणं परम् ॥
कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते ।
प्रायिश्वचन्तु तस्यैकं हिस्संस्मरणं परम् ॥
सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् ।
नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तिहषया मितः ॥
सर्वोऽऽश्रमाऽभिगमनं सर्वतीर्थोऽवगाहनम् ।
तथा न फलदन्तचे नारायणकथा यथा ॥
पाविताङ्गाः सुसंवृचाः श्रुत्वेमामादितः कथाम् ।
नारायणाऽऽश्रयां पुण्यां सर्वपापप्रणाशिनीम् ॥

इत्यादिवाक्यानि प्रायश्चित्तभावबोधकानि । वस्तुतः स्मृति-कीर्तनकथाऽऽदिभक्तेः कस्यां भक्तौ सन्निवेश इत्याशङ्कायामाह — स्मृतिकीर्त्योरिति । उक्तवाक्यैः पापकृतां नरकाऽऽतिंमतां पापश्च-यसाधनत्वेन स्मृत्यादेरुक्तत्वादार्तभक्तावेव सन्निवेश इति स्रत्रकृद-भिप्राय इत्यास्तां विस्तरः ॥ १९ ॥ प्रायश्चित्ताऽन्तस्वैफल्यमाञ्जङ्गय परिहरति— भूयसामनुष्ठितिरिति चेदाप्रायणमुपसंहारा-न्महत्स्वपि ॥ २०॥

भृयपामिति । ननु स्मृतिकोर्तनाऽऽदीनामल्पपापविषयत्वं युक्तम् । अन्यथा भृयसां बहुवित्तन्ययाऽऽयाससाध्यानां कर्मणामननुष्ठानाऽऽ-पत्तिरिति चेत् । आप्रायगमामरगं स्मृतिकोर्तनाऽऽदेः कर्तन्यतयो-पसंहारान्महरस्वपि पापेषु निभित्तेषु प्रायश्चित्ताभावः । तथा चोक्तम्—

तस्मादहर्निशं तिष्णुं संस्मरन्पुरुषो मुने। न याति नाकं शुद्धः संक्षोणाऽखिलकल्मवः ॥ मा ऋचो मा यज्ञस्तात ! मा साम पठ किश्चन। गोविन्देति हरेर्नाम गेयं गायस्व नित्यशः॥ आयासः स्मरणे कोऽस्य स्मृतो यच्छति शोभनम् । पापक्षयथ भवति स्मरतां तमहर्निशम्॥ गोविन्देति सदा युक्तः कोर्तयेद्यस्त्वनन्यधीः। पावनेन च धन्येन तेनेयं पृथिवी धृता ॥ हरे ! केशव ! गोविन्द ! वासुदेव ! जगत्पते । इतीरयन्ति ये नित्यं न हि तान्वाधते कलिः॥ येऽहर्निशं जगद्वातुर्वासुदेवस्य कीर्तनम् । कुर्वन्ति तान्नरच्याघ्र न कलिर्बाधते नरान् ॥ मम नामानि लोकेऽस्मिञ्च्छुद्धया यस्तु कीर्तयेत्। तस्याऽपराधकोटीस्त क्षमाम्येव न संज्ञयः ॥ भक्तिमान्यः सदोत्थाय ग्रुचिस्तद्गतमानसः । सहस्रं वासुदेवस्य नाम्नामेतत्त्रकीर्तयेत् ॥ इत्यादि । एवञ्च क्कृञाऽधिकमत्राऽप्यस्तीति भावः । यत्तु

पराकचान्द्रायणतप्तकुच्छ्रे—
र्न देहसुद्धिर्भवतीह ताहक् ।
कठौ सकुन्माधवकीर्तनेन
गोविन्दनाम्ना भवतीह याहक् ॥
हत्यासुतं पानसहस्रमुगं
सुर्वङ्गनाकोटिनिषेवणश्च ।
स्तेयान्यनेकानि हरेः प्रियेण
गोविन्दनाम्ना निहतानि सद्यः ॥

साङ्केत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव च। वैकुण्ठनामग्रहणमञ्जेषाऽघहरं विद्रः ॥

इत्यादिना यथाकथश्चिष्ठत्र काऽपि च यादशतादशेनाऽपि कृतेन कीर्तनेन सद्यः सकलपापश्चयः श्रूयते । तदपि

कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हिस्संरमरणं परम् ॥ इत्यादिवाक्याऽनुसारादन्तर्भुसस्य, बहिर्भुस्वस्य तु ब्रियमाण-

स्यैव न सर्वस्य-

विकुश्य पुत्रमचवान्यदजामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाण इत्यादिवाक्यतात्पर्यपर्यालोचनतस्तथाऽवधारणात् । युक्त-श्चेतत् । अन्यथा

नामैकं वाचि यस्य स्मरणपथगतं श्रोत्रमूलं गतं वा द्युदं वाऽद्युद्धवर्णं व्यवहितरहितं तारयत्येव सत्यम् । तद्वे देहप्रवणजनतालोभपाखण्डमध्ये निक्षिप्तं स्यान्न फलजनकं शीघ्रमेवाऽत्र विप्र ॥

इत्यादिवचनिवरोधाऽऽपत्तेरिति वदन्ति । परे तु साङ्केत्य-पारिहास्येत्याद्युक्तं सर्वान्य्रति सममेव । धर्मश्रास्त्रोक्तप्रायश्चित्तन्तु विभीषिकामात्रं पापं यथेष्टप्रवृत्तिवारणाय । तद्यक्तं स्कान्दे—

> अस्पसाध्येऽपि दुःसाध्यं श्रावयेत्सततं जने । यथा न पापे वर्तेरन् प्रायश्चित्तभयादिति ॥ न निर्दिशेदल्पसाध्यं प्रायश्चित्ताऽन्तरं बुधः । तस्मिन्सङ्कमते पापं कर्ता तत्र विम्रुच्यते ॥

इत्यादि । एतेन महद ल्पपापभेदेन ज्ञानाऽज्ञानकृतभेदेन वा प्रकाशरहस्यभेदेन वा स्मार्त पौराणं च प्रायश्चित्तं व्यवस्थापनीयमि-त्यपि न सम्यक् ।

> स्तेनः सुरापो मित्रधुग्ब्रह्महा गुरुतल्पगः । स्त्रीराजपितृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे ॥ सर्वेषामप्यघनतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामन्याहरणं विष्णोर्यतस्त्रद्विषया मतिः ॥

प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्माऽऽत्मकानिचै । यानि तेषामशेषाणां कृष्णाऽनुस्मरणं परम् ॥ इत्यादिना गुरुलघुसर्वपापानामविशेषेण कृष्णाऽनुस्मरणस्य स्रुख्यप्रायश्चित्तत्वाऽभिधानात् । नच

अथ पातकभीतस्त्वं सर्वभावेन मारत । विम्रक्ताऽन्यसमारम्भो नारायणपरो भव ॥ इत्यादिविष्णुधर्मोत्तरवाक्यैर्भगवत्परायणस्यैव तदिति शङ्कचम् । वस्तुमहिम्नः,

हरिर्हरति पापानि उष्टचित्तैरिष स्मृतः । अनिच्छयाऽपि संस्पृष्टो दहन्येव हि पावकः ॥ इत्यादिवचनेन च सर्वस्यैव तदवगमात् । न चाऽस्त्वेवम् , परन्तु बहिर्मुखस्य म्रियमाणस्य भगवन्नामोचारणतः लघुपापनिवृत्ति-र्भाविष्यति । अन्यथाऽतिव्रसङ्गादिति वाच्यम् ।

यस्मिन्न्यस्तमितर्ने याति नरकं स्वगोंऽपि यचिन्तने ।
विन्नो यत्र निवेशिताऽऽत्ममनसो ब्राह्मोऽपि लोकोऽल्पकः ॥
मुक्तिं चेतसि यः स्थितोऽमलियां पुंसां ददात्यन्ययः ।
किं चित्रं तद्घं प्रयाति विलयं यत्राऽच्युते कीर्तिते ॥
इत्यादिना कोर्तनतः सर्वस्य पापनिवृत्तिज्ञापनात् । 'सततं कीर्तयन्तो माम्'इति सततस्मरणकोर्तन।ऽऽद्यभिधानन्तृत्तरपापनि-वृत्त्याऽन्तकाले स्मृतिसंभवायेति मन्तन्यम् । अपि च म्रियमाणत्वा-ऽऽदीनां द्ववंचत्वेन नाऽधिकारिविशेषणत्वम् । तथा हि । म्रियमाणत्वं मरणक्षणसम्बन्धो वा, मरणाऽन्यवहितप्राक्कालसम्बन्धो वा, मरणाऽन्यवहितप्राक्कालसम्बन्धानित्वस्त्वना

पूर्वकालसम्बन्धो वा । नाऽऽद्यद्वितीयौ । तदानीं नामोचारणाऽसंभवात् । न तृतीयः । जीवतोऽपि नामोचारणं पापश्चयहेतु इति प्रसज्येत । तसान्नाऽजामिलवद् ज्ञियमाणत्वं नामोचारणस्य पापश्चयसाधनत्वे-ऽधिकारिविशेषणम् । एवम्—

अवशेनाऽपि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः । पुमान् विम्रुच्यते सद्यः सिंहत्रसैर्नेगैरिव ॥ इत्यादिवचनाऽनुरोधान्न श्रद्धादिसापेक्षत्वमपि । तथा च नाऽऽत्राऽर्थवादत्वं शाङ्क्यम् ।

> श्रुतिसातिपुरागेषु नाममाहात्म्यवाचिषु । येऽर्थवाद इति ब्र्युर्न तेषान्निरयक्षयः ॥

इत्यादिना तादृशशङ्कापङ्कमग्रानां महानिरयश्रवणादिति वदन्ति । तिच्चन्त्यम् । एतादृशनिरयवाक्यानां पूर्वोक्ताऽनुसाराद्विरुद्धाऽर्थे ग्रामाण्याऽभावकथननिन्दापरत्वान् । अन्यथा—

> पुराणेष्वर्थवादत्वं ये बदन्ति नराऽधमाः । तैरार्जितानि पुण्यानि तद्वदेव भवन्ति वै ॥ पुराणेषु द्विजश्रेष्ठाः सर्वधर्मप्रवक्तृषु । प्रवदन्त्यर्थवादत्वं ये ते नरकभाजनाः ॥

इत्यादिवचनात्पुराणवचनमात्रस्य सुतरां श्रुत्यक्षरस्य च यथा-श्रुताऽर्थित्वं स्यादिति मोमांसावेयथ्याऽऽपत्तेः । तस्मादुक्तव्यव-स्थैव ज्यायसीति मन्उव्यम् । मोमांसकास्तु सन्त्वेतानि पुराणवा-स्यानि, परन्त्वर्थवादत्वादिवविक्षतस्वाऽर्थानीति भजनीयदेवता-स्तुतिमेवाऽऽश्रयन्ते । यस्याः सक्तुत्कीर्तनमप्येतादक् सा पुनरा- प्रायणमुपासिता किन्न करोतीति। एवं चानुष्ठेयाऽर्थपराणां मन्वाऽऽ-दिस्मृतीनामविरोधोऽप्युपपद्यत इति वदन्ति। तन्न सम्यक । अर्थवाद्स्वरूपाऽपर्यालोचनात् । तथा हि । किमिद्मर्थवाद्त्वमविधि-त्वं विधिशेषत्वं वा अतत्परत्वं वा । तत्राऽविधायकत्वरूपाऽवि-धित्वमपि किं लिङादिप्रत्ययविरहात् । तद्वाच्यविरहाद्वा । 'हरिरित्य-वशेनाऽऽह पुमान्नाऽर्हति यातनाम्' इति वर्तमानोपदेशाद्वा। नाऽऽद्यः। ''यदाग्नेयोऽष्टाकपाल'' इत्यादोनामविधित्वप्रसङ्गात् । अत्र लिङा-दिप्रत्ययस्याऽसत्वात् । न द्वितीयः । असिद्धेः। "आग्नेयोऽष्टा-कपाल" इत्यादौ लिङाद्यसत्वेऽपि अष्टाकपालपुरोडाशो द्रव्यमग्निर्दे-वतेति द्रव्यदेवतासम्बन्धेनेव प्रकृते 'प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम्' इत्यादौ साध्यसाधनसम्बन्धेन कालत्रयाऽबच्छिन्नेन पाप-क्षयकामो हरिस्मरणं कुर्यादिति विधेः कल्पनात् । लिङ्वाच्यस्य विधेः शब्दभावनायाः कार्यस्य वाऽसत्वात् । नापि तृतीयः । "तरति ब्रह्महत्यां योऽश्वमेधेन यजते" "अब्रिहोत्रं जहोति" इत्यादीना-मप्यविधायकत्वप्रसङ्गात् । अथ तत्र ब्रह्महत्यातरणाऽश्वमेधयोः साध्यसाधनभावस्य लोकाऽनधिगतत्वाद् यजते इत्यादौ पञ्चमल-काराऽऽश्रयणेन यजेतेत्यादिविधित्वं, तर्हि प्रकृतेऽपि हरिनामोचारण-पापनिर्हरणयोः साध्यसाधनभावस्याऽपूर्वत्वाद्विधित्वं भविष्यति । एवं पराऽर्थत्वलक्षणं विधिशेषत्वमपि किन्नामकीर्तनविषयो यो विधिस्तच्छेपत्वं, उताऽन्यविधिशेषत्वम् । नान्त्यः । अन्यस्य विधेर-सन्निधानातु, नामकीर्तनस्यैवाऽन्यविधिनिरपेक्षत्वेनोपसंहाराच । आद्ये तु नामकीर्तनविधेः फलाऽऽकाङ्क्षायामार्थवादिकमेत्र फलं पापक्षयरूपं कल्प्यते। यथा "प्रतितिष्ठन्ति इ वा य एना रात्रीरुपयन्ति" इति रात्रिसत्रविधेः फलाऽऽकाङ्क्षायां प्रतितिष्ठन्तोत्पर्यवादोपस्थितौ प्रति-ष्ठाफ्तं कल्प्यते मीमांसाचतुर्थे । इत्थं च विधिशेषत्वेऽपि नाम-संकीर्तनपराणां पौराणाऽर्थवादानां न काऽपि हानिरिति मन्तव्यम् ।

ननु नाऽत्र विधिः कल्प्यते, किन्त्वन्यभिचरितोपासनासम्य-न्धिदेवताद्वारान्यविहितकतुविधेरुपासनाविधेर्वाऽङ्गं नामसङ्कीर्तनं, नाम-सङ्कीर्तनप्रतिपादकतत्तद्वाक्यात् । यथा "यस्य पर्णमयो ,खुइर्भवितं" इति वाक्यात्पर्णमयीत्वमन्यभिचरितकतुसम्बन्धि खुइद्वारा कत्वङ्गम् । तत्र च फलश्रवणमर्थवाद इति चैत् अत्र वदन्ति । किं सर्वं नाम-कीर्तनवाक्यं पर्णतान्यायेन नामकीर्तनस्याङ्गत्वं बोधयेत्, कितप्यं वा । नाऽऽद्यः —

> ध्यायन्कृते यजन्यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्शयन् । यदाप्नोति तदामोति कलौ संकीर्त्य केशवम् ॥

इत्यादेरङ्गत्वबोधकत्वाऽनुपपत्तेः । ध्यानयज्ञाऽर्घनफले संकी-र्तनस्य युगमेदेन व्यवस्थापरत्वात् । उभयपरत्वे वाक्यमेदप्रसङ्गात् । ननु "यथा यस्य पर्णमयी छद्यः " इति ऋत्वङ्गतया पर्णता-विधानं "न स पापं श्लोकं श्रृणोति" इत्यर्धवादः तथा 'संकी-त्यं केशवम्' इत्याद्यर्थवादः । ततश्च नाऽस्य व्यवस्थापरत्वं येन वाक्यमेदः स्यादिति चेत् — उच्यते । ध्यायन्यजन्नर्वयन् यदा-मोतीत्येवंरूपः फलांशस्तावदास्तामर्थवादः । "न स पापं श्लोकं श्रृणोति" इतिवदर्शवादस्य सम्भावितत्वात् । 'कृते ध्यायन् त्रेतायां यजन् द्वापरेऽर्चयन् ' इत्येवं युगभेदेन श्रेयोहेतुत्वव्यवस्थाऽनुवा-दस्तु कथमर्थवादः स्यात् । स्तुतावनुपयोगात् । स्तुतिर्हि न देश-कालन्यवस्थामालम्बते। 'अस्मिन्नेव ग्रामेऽयं समीचोनोऽस्मिन्नेव काले' इत्यादौ स्तुत्यपकर्षात् । अपि तु स्तुतिर्देशकालच्यवस्थाराहित्येऽपि स्तत्यस्य प्ररुषाऽर्थपर्यवसन्नत्वमालम्बते । तस्मादपूर्वत्वाद्वचवस्था-विधिरेवाऽस्मिन्वाक्ये न पर्णतान्याय इति मन्तव्यम् । अत एव न कलिस्तुतिपरत्वमपि । कलिस्तुतेरतुपयोगात्, व्यवस्थायाश्राऽपूर्व-न्वात् । ननु कृते ध्यायन् यच्छ्रेय आमोति तत्त्रेतायां यजननामोति. यस्त्रेतायां यजन्नामोति, तद्द्वापरेऽर्चयन्नामोति यद्द्वापरेऽर्चयन्ना-मोति, तत्कलौ संकिर्त्य केशवमामोतीतिपूर्वपूर्वयुगाऽपेक्षयोत्तरोत्तर-युगस्याऽल्पप्रयाससाध्यश्रेयोहेतुत्वप्रतिपाद्नेनोत्कर्षम्रुखेन सर्वयुगो-त्कर्षः कलेविवक्षित इति चेन्मैवम् । वाक्यावृत्तिदोषप्रसङ्गात् । तस्मान्न स्तुतिपरमिदम् । अपि तु श्रेयोहेतुत्वच्यवस्थाविधिपरमिति । नाऽपि द्वितीयः । वाक्याऽन्तरेभ्यो नामसंकीर्तनस्योपासनाऽङ्गत्वेऽ पि व्यवस्थावाक्यात्पुरुषाऽर्थत्वस्याऽपि संभवात् । एवं

यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञक्तियाऽऽदिषु ।
न्यूनं संपूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥
इत्यादिना क्रत्वङ्गत्वेऽपि नामकीर्तनस्य तद्वोध्यम् । अपि च संकीर्तनं द्विविधम् । गुणकीर्तनं नामकीर्तनं च । तत्र नामकीर्तनस्य क्रत्वङ्गत्वेऽपि गुणकीर्तनस्य तदभावात्फलाऽऽकाङ्चायामार्थवादिकं फलं संबध्यत एव । नामकीर्तनस्याऽपि सत्यप्युक्तवाक्यात्कृत्वङ्गत्वे

सर्वाऽर्थशक्तियुतस्य देवदेवस्य चक्रिणः ।

यद्वाऽभिरोचते नाम तत्सर्वाऽर्थेषु योजयेत् ॥

इतिवाक्येन पुरुषाऽर्थताऽस्त्येव । यथा खादिरतायाः "खादिरो यूपो भवति" इति क्रत्वङ्गत्वेऽिष "खादिरं वीर्यकामस्य" इति (आदि ) वाक्येभ्यः पुरुषाऽर्थताऽिष । ततश्च 'कलो संकीर्त्य केश्चवम्' इत्यत्र संकीर्तनत्वेनोभयोः फलाऽऽकाङ्खायां यदामोति तदामोतीति फलाऽन्वयो घटत एव । इत्यं च सर्वेषामेव नामकीर्तना-ऽऽदिपराणां वाक्यानां फलपरत्वमेव श्चेयम् । एवमतत्परत्वमि प्रतीयमानाऽर्थतात्पर्यराहित्यरूपं न, बाधकसत्वात्, नाऽिष साधका-ऽभावात्, अर्थाऽन्तरपरत्वरूपस्य वाधकस्य निरासात् । अर्थाऽन्तरपरत्वे निराकृते स्वाध्यायाऽध्ययनविधेरेव साधकस्य सत्वाच्च । अषि च स्पष्टमुष्ठभ्यन्त एव कीर्तनविषया विधयः—

तस्मादेकेन मनसा भगवान्सात्वतां पतिः । श्रोतच्यः कीर्तितव्यश्च ध्येयः प्ज्यश्च सर्वदा ॥ गोविन्देति सदा वाच्यम् नामानि तद्रतिकराणि पठेदलज्जः ।

इत्येवं जातीयका बहवः । तत्र चाऽऽर्थवादिकसुक्तफलमेवेति न काऽप्यनुपपत्तिः । तस्मादर्थवादत्ववर्णनं नरकायैव केषाश्चिदिति मन्तव्यम् । तदुक्तम्—

> अहो हि वाक्ये चतुरक्षरे द्वे पुण्यस्य पापस्य निदानभृते । उचारणादेव नृणां मुनीन्द्रा नारायणश्चेति नचार्थवादः ॥

इत्यादि । अथ महाफलं कथमल्पेन लभ्येतेति चेत् । वचन-बलादेवेत्यवेहि । दृश्यते हि "सत्रायावगूर्य विश्वजिता यजेत" इति सत्रफलोदेशेन विश्वजिद्धियानम् । एवं ज्योतिष्टोमफलोदेशेन सर्वेभ्यः कामेभ्यो दर्शपूर्णमासविधानम् । ततथ तुल्यं फलम् । कस्तर्हि महत्सु कर्मसु प्रवर्तेतेति चेत्—श्रूयताम् । तिचकोषुरेव तत्र प्रवर्तताम्। दृश्यते हि कस्मै चिन्महदेव रोचते कस्मैचिदल्पमेवेति शक्त्यशक्त्य-पेच्या व्यवस्था कल्प्यतामिति प्रागेवोक्तप्रायम् ॥ २०॥

ननु भक्तिः सुगमोपायः अज्ञानं न्वभक्तिबोजं परमेश्वरविषय-मनादिकालप्राप्तमतिदृढं कथमतिसुकरेण भक्तियोगेन नाशनीय-मत आह—

# ल्बापि भक्तयधिकारे महत्क्षेपक-मपरसर्वहानात् ॥ २१ ॥

लध्वपीति । सुकरमपि भक्त्याख्यं साधनं महत्स्वेपकम् – महतो दृढम् मेरज्ञानस्य, श्लेपकं – नाशकम् । कुतः भक्त्यधिकारेऽपरसर्वहानात् भक्तस्य शरणापन्नस्याधिकारे ज्ञानवैराग्यादीनामपरेषां सर्वेषां सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । (भ० गी०१८ – ६६)

ज्ञाने प्रयासमुद्पास्य मनन्त एव । जीवन्ति सन्मुखरितां भवदीयवार्ताम् ॥ स्थानस्थिताः श्रुतिगतां तनुवाद्यानोभिः । ये प्रायशोऽजित जितोऽप्यसितैस्त्रिलोक्याम् ॥ तस्मान्यद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः ।
न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह ॥
यत्कर्मभिर्यत्तपत्ता ज्ञानवैराग्यतश्च यत् ।
योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरिष ॥
सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तोलभतेऽज्ञसा॥(भा.स्कं.-११-२०-३१-३२)
इत्यादिना त्यागकथनादिति वदन्ति । तचिन्त्यम् ।
ज्ञानं प्लावयते नित्यं यो ज्ञानमनुवर्तते ।
ज्ञानादपेत्य या वृत्तिः सा विनाशयति प्रजाः ॥
'सर्वं ज्ञानप्लवेनैव वृजिनं सन्तरिष्यसि' (भ० गी०-४-३६)

इत्यादिवचनविरोधात् । तस्मान्नोक्ताभिप्रायः । किन्तु रुष्वपी-षत्कीर्तनाऽऽदि महतः पापस्य क्षेपकं नाग्नकम् । अपरस्य सर्वस्य कर्मणो हानाद् हानमभ्युपेत्य भक्तस्य ग्ररणापन्नस्याऽधिकारे द्वादशाऽब्दादीनामभक्ताधिकारिकत्वमिति भावः । श्रोभागवते—

कर्मणा कर्मानर्हारो न ह्यात्यन्तिक इष्यते । अविद्वद्विकारित्वान्प्रायश्चित्तं विमर्शनम् ॥ (स्क०–६–१–११) इत्यनेन कर्मात्मकप्रायश्चित्तस्य भक्ताधिकारित्वमुक्त्वा

केचित्केवलया भक्त्या वास्तुदेवपरायणाः । अद्यं धुन्वन्ति कात्स्न्येन नीहारमिव भास्करः॥(स्क०-६-१-१५) इत्यादिना शरणापन्नस्य भक्तेः प्रायश्चित्तत्वेनाऽवतारितत्वात् । तथा गीतायाम्—

मन्मना भव भद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु । (अ०-९-३४) इतिस्रोके प्रशस्ततमनिष्कामकर्मोक्तेः । ततोऽपि रहस्यपरे सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥(अ०–१८–६६) इतिवाक्ये

नैष्कर्म्यसिद्धं परमां संन्यासेनाधिगच्छति । इतिपद्योक्तनिष्कामकर्मत्यागिविश्वष्टपरमेश्वरञ्ञरणापिक्रस्यभक्तिकथनं पूर्वार्घेनोत्तरार्धस्य तादशाधिकारिणः सकृत्कोर्तनस्मरणाद्युत्पादनेन सर्वपापच्यं जनयिष्यामीति तात्पर्यं भगवत इति वदन्ति । एतदपि चिन्त्यम् । गीतावाक्यस्य ज्ञानजननेन सर्वपापं नाशयिष्यामीत्यत्रैव तात्पर्यात्पूर्वापरपर्यालोचनतस्त्यैवावगमात् । तस्मादयमर्थः स्रजस्य । लघ्वपि कीर्तनादिकं महद्भवति । यतः शरणाऽऽपन्नस्य सर्वहानात् । ऋणित्वाद्यभवं प्राप्य क्षेपकं समस्तपापनाशकं भवतीति । तथा च स्वरूपलाघवेऽपि फलद्धारके महत्त्वमस्त्येवेति भावः । भगवच्छरण-स्यानृणित्वस्रकं श्रीभागवते—

देवर्षिभ्र्तात्मनृणां पितृणाम् ।
न किङ्करो नायमृणी च राजन् ।।
सर्वात्मना यः शरणं शरण्यम् ।
गतो स्रुक्तन्दं परिहृत्य कृत्यम् ।। इति ॥ २१ ॥
श्रवणकीर्तनादेः पापनिवर्तकत्वात् 'प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं'
( विष्णु० अ०–२–६–३४ ) इत्यादिना प्रायश्चित्तरूपत्वोक्ताविप प्रायश्चित्तान्तरधर्मास्तु नायान्तीत्यत् आह—

तत्स्थानत्वादनन्यधर्मः खळेवाळीवत् ॥ २२ ॥ तत्स्थानत्वादिति । श्रवणकीर्तनाऽऽदिकमनन्यधर्म एव प्रायश्चित्ताऽन्तरिविहितधर्मरिहितमेव । कुतः तत्स्थानत्वात् प्रायश्चित्तस्थानत्वात् । तत्र दृष्टान्तः, खलेवालीवत् । यथा 'खलेवाली यूपो भवति'हत्यत्र पशुयोजने यूपकार्ये खलेवाली विधिरिति न यूपधर्माखोकरणादिप्रसङ्गः । तद्वद्रत्र नखलोमादिवपनानां प्रायश्चित्तधर्माणामप्राप्तिरिति । नसु किं विनिगमकम् , 'प्रायश्चित्तन्तुत्तस्यैकम्' (वि० ग्रं० २-६-३४) इत्यादौ प्रायश्चित्तधर्मप्राप्तये । न तत्त्तंज्ञाविधिः । किन्तु हित्समर्णादेः प्रायश्चित्तकार्ये विधिरिति चेत्-पापक्षयरूपफलसंयोगलाभस्यैव विनिगमकत्वात् । संज्ञाविधो तु तन्न स्यात् । न च कीर्तनादेरिष पापक्षयहेतुत्वात्प्रायश्चित्तत्वमेवेति वाच्यम् ।

प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते । तपोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ॥ (अङ्गिरस्स्मृ०) इत्यनेन तपित प्रायश्चित्तशब्दो सुरूयोऽन्यत्र गौण इति मन्तव्यम् ।

प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तयःकर्मात्मकाति वै । यानि तेषामशेषाणां ऋष्णानुस्मरणं परम् ॥ ( विष्णु पु० ) इत्यत्र पष्ठी तु पश्चम्यर्थे बोध्या ॥ २२ ॥

स्यादेतत् । परन्तु भक्तावधिकारी कः प्राणी किं कर्मणीव स्वाध्यायाध्ययनादिसम्पन्नो द्विज एव उत ब्रह्मविद्यायामिव साधन-चतुष्टयसंपन्न एवोत्तमस्तत्राह—

> आनिन्द्ययोन्यधिकियते पराम्पर्यात सामान्यवत् ॥ २३ ॥

आनिन्द्येति । निन्दितचाण्डालादियोनिपर्यन्तो जन्तुः सर्वोऽपि भक्तावधिक्रियते 'अपि वा चाण्डालः शिव इति वाचं बदेत् तेन सह संवसेत्'।

अहो बत श्वपचोऽतो गरीयान्
यिज्ञह्वाऽग्रे वर्राते नाम तुभ्यम् ॥
यन्नामधेयश्रवणानुकीर्तनात् ।
यरप्रहृणाद्यत्मरणादिप कचित् ।

श्वादोऽपि सद्यः सवनाय कल्पते ॥ (भा०३-३३-६)

किरातह्रणान्ध्रपुलिन्दपुल्कसा ।

आभोरकङ्का यवनाः खशादयः ॥

येऽन्ये च पावा यदपाश्रयाश्रयाः।

ग्रुध्यन्ति तस्मै प्रभविष्णवे नमः ॥

त्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः ख्रियः शृद्भान्त्यजादयः । यत्र तत्रानुकुर्वन्तो विष्णोर्नामानुकीर्तनम् ॥ सर्वपापविनिर्धुक्तास्ते यान्ति परमां गतिम् । चण्डालाद्योऽपि श्रेष्ठाः स्युर्विष्णुमक्तिपरायणाः ॥ तप्तमुद्रा द्यन्त्यजाय हरिणा निर्मिता पुरा । स्तेनः सुरापो मित्रधुक् ब्रह्महा गुरुतन्पगः ॥ स्त्रीराजपितृगोहन्ता ये च पातकिनोऽपरे । स्रवेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् ॥

नामच्याहरणं विष्णोर्यतस्त्रद्विषया मतिः ॥

इत्यादिश्रुतिसमृतिवाक्येषु सर्वाधिकारलाभात् । ननु चण्डाला-

दीनां वेदाऽध्ययनाभावात्कथं तदर्थज्ञानं विना भक्तिसिद्धिरत आह— पारम्पर्यादिति । उपदेशपारम्पर्यसंभवादित्यर्थः । तथा च तेषामपि स्यात् ।

न वेदः प्रणवं त्यवत्वा मन्त्रो वेदसम्रुत्थितः ।
तस्माद्वेदः परो मन्त्रो वेदाङ्गश्चागमः स्मृतः ॥
वेदेन साध्यते सर्वं ग्रहयज्ञादिभिः किल ।
न वेदेन विना यज्ञा न वेदा यज्ञवर्जिताः ॥
तस्माद्वेदः परो मन्त्रो न मन्त्रो वेद उद्गतः ।
न मन्त्रे चाधिकारोऽस्ति श्रुद्राणां नियमः परः ॥
'मन्त्राभावादमन्त्रेण भाषितं सर्वकर्म हि' इति कापि

'मन्त्राभावादमन्त्रेण भाषितं सर्वकर्म हि' इति कापिलः पञ्चरात्रोक्तः,

> याबद्वर्णानि मन्त्राणां शूद्राय प्रतिपादयेत् । तावत्यो ब्रह्महत्याः स्युः स्वयमाह प्रजापतिः ॥

इति शातातपोक्तेश्व । शूद्रेभ्यो मन्त्रदाननिषेधेन दीचानधिकार-तुल्यन्यायेन हीनानां सर्वेषां भक्तावनधिकारज्ञापनाचेत्यवेदमूलक-ज्ञानसंभवात् । दीक्षानिषेधवचनानां

> ब्राह्मणाः चत्रिया वैक्याः श्रुद्धा ये शुद्धयो ऽमलाः । तेषां मन्त्राः प्रदेया वै न तु संकीर्णधर्मिणाम् ॥

—इतिभविष्योत्तरवचनानुसारादसच्छद्रादिनिषेधपरत्वात् । स्त्राहाप्रणवसंयुक्तं मन्त्रं शुद्धे ददद् द्विजः । शुद्धो निरयगामी स्याद्विप्रः शुद्धत्वमाप्नुयात् ॥ इति पद्मपुराणादिवाक्यानुसारान्मन्त्रविशेषप्रदानानिषकारपरत्वात ।

#### ब्रितीयाध्याये ब्रितीयाहिकम्।

( न वैदिकं जपेच्छूद्रः स्त्रियश्चैव कदाचन । नमोन्तं शिवमन्त्रं वा वैष्णवं नेष्यते बुधैः ॥ स्त्रीश्रुद्राणामयं मन्त्रो नमोऽन्तश्च शुभावहः । एतज्ज्ञाता महासेन चण्डाठानपि दीक्षयेत् ॥

इति याज्ञवल्क्ययामलादिवचनैर्नमोऽन्तादिष्वधिकारात् तत्तुल्य-न्यायेन सर्वत्र भक्तावधिकारोऽस्त्येव सामान्यवत् ।

यथा--

चमा सत्यं दया शौचं दानिमिन्द्रियनिग्रहः। अहिंसा गुरुशुश्रुषा तीर्थानुसरणं सदा॥ आर्जवं लोभशून्यत्वं देवब्राह्मणपूजनम्। अनस्रया तथा धर्मः सामान्यः परिकोतितः॥

इति मन्वाद्युक्तसामान्यधर्मे सर्वस्याधिकारस्तद्वदितिभावः ।

केचित्तु मोत्त्रधर्मे शुकस्य व्यासाश्रमप्राप्तौ वेदं प्रकृत्य — सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वो भद्राणि पश्यतु । इत्युक्ता— श्रावयेचतुरो वर्णान्कृत्वा ब्राह्मणमग्रतः । वेदस्याध्ययनं हीदं तत्वार्थसहितं स्मृतम् ॥

इति ब्राह्मणाग्रकरणेन सर्वस्यापि सार्थवेदश्रवणेऽधिकारकथनात् ।

वस्तुतो ब्राह्मणत्वाऽदिजातेर्दुर्वनत्वाद्दुर्ज्ञेयत्वाच न सा तत्राधिकारिविशेषणम् । किन्तु सत्यादिगुणवत्वरुक्षणमेव ब्राह्मण-

### १८४ द्वितीयाध्याये द्वितीयाहिकम्।

त्वम् । वनपर्वणि सर्पयुधिष्ठिरसंवादेन तथावगमात् । तथाहि अगस्त्यशापान्नहुषो राजा सर्पयोनिं प्राप्तो युधिष्ठिरम्रखाद्ब्रह्मविद्या-धिकारिणं ब्राह्मणं निर्णेतुं युधिष्ठिरम्रवाच—

ब्राह्मणः को भवेद्राजन् वेद्यं किं च युधिष्ठिर । ब्रवीह्याप्तमतिं त्वां हि वाक्यैरनुपिमीमहे । ) \*

अत्र खण्डितभक्तिचिन्द्रकांशोऽधुना पुस्तकबन्धनात् ( जिल्द ) प्राग्

दैववशादुपळच्यः । पृष्ठाङ्कं पूर्वानुवृत्तमेव पुनर्निवेश्य ( ) पुतिश्चह्वमध्ये
स्थापित इति ।

तमाह युधिष्ठिरः—

सत्यं दानं क्षमा शीलमार्जवश्च तपो घृणा। दश्यन्ते यत्र राजेन्द्र स ब्राह्मण इति स्मृतः ॥ इति । सर्पः—

चातुर्वर्ण्यं प्रमाणं च सत्यं च ब्रह्म चैव हि । शह्रेष्वपि च सत्यं च दानमकोघ एव च ॥ इति । युधिष्ठिरः---

श्रुद्रे चैतद्भवेछक्ष्म द्विजे तच न विद्यते।
न वे श्रुद्रो भवेच्छूद्रो ब्राह्मणो न च ब्राह्मणः ॥
यत्रैतल्लक्ष्यते सर्प इत्तं स ब्राह्मणः स्मृतः।
यत्रैतन्न भवेत्सर्प तं श्रुद्रमितिनिदिशेत्॥
जातिवैयथ्यमाशङ्कते सर्पः—

यदि वै वृत्ततो राजन् ब्राह्मणः प्रसमीक्षितः। वृथा जातिस्तथायुष्मन्कृती यावन्न विद्यते ॥ इति । दुर्ज्ञेयत्वादुर्वचत्वाज्ञातिर्न्यथैवेत्याह— युधिष्ठिरः—

> जातिस्त्र महासर्प मनुष्यत्वे महामते । संकरात्सर्ववर्णांनां दुष्परीक्ष्येति मे मतिः ॥ सर्वे सर्वास्वपत्यानि जनयन्ति सदा नराः । वाङ् मैथुनमथो जन्म मरणं च समं नृणाम् ॥ इदमार्षे प्रमाणं च ये यजामह इत्यपि । तस्माच्छीतं प्रधानेष्टं विदुर्ये तत्वद्ज्ञिंनः ॥

प्राङ् नाभिवर्धनात्पुंसो जातकर्म विधीयते ।
तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते ॥
तावच्छूद्रसमो ह्येष यावद्देदे न जायते ।
तिसन्नेवं मतिद्देधे मनुः स्वायंग्रुवोऽत्रवीत् ॥
कृतकृत्याः पुनर्वर्शा यदि वृत्तं न विद्यते ।
संस्कारस्वत्र नागेन्द्र यठवान्प्रसमीक्षितः ॥
यत्रेदानीं महासर्प संस्कृतं वृत्तमिष्यते ।
तं ब्राह्मणमहं पूर्वग्रुक्तवान् भ्रुजगोत्तम ॥ इति ।

ताहशमेव ब्राह्मणत्वं "ब्राह्मणो निर्वेदमायात्" इत्यन्नाभिन्नेतम्, न जातिरूपम् । अत एव शौनकादिभिर्महर्षिभः प्रतिलोमोऽपि स्रतो धर्मान् श्रोतुं पौराणिकः कृत इति प्राहुः । तन्न युक्तम् । 'अथ हास्य वेदसुपश्चण्वतस्तपुजतुभ्यां श्रोत्रप्रप्रम्, अध्ययने जिह्वाच्छेदः, अर्थावधारणे हृदयविदारणम् ।

नाग्निर्न यज्ञः शूद्रस्य तथैवाध्ययनं कृतः । केवलैव तु शुश्रृषा त्रिवर्णानां विधीयते ॥

इत्यादिस्मृत्या श्रुद्रोपलक्षितनीचजातेर्त्राक्षणाग्रकरणेनापि वेदवेदान्ताध्ययनपूर्वकार्थग्रहणेऽधिकारवर्जनात् । वेदान्तस्त्रेष्विपि शृद्राधिकरणेनापि तथैव प्रतिपादनात् । तस्माजातिनीधिकारिविशेष-णम्, किन्तु गुणवन्त्वमेवेति रिक्तं वचनम् । नीचादिषि गुप्ती-त्यन्तस्य संस्काराल्ङब्धजातिकस्य गुणवन्त्वमात्रेण विद्यायामधिकारो भवतीत्यर्थे दिशंतवाक्यानां तात्पर्यात् । महाभारते मतङ्कोपाल्याना-देस्तथावधारणात् । तत्र नीचाह्राक्षण्यामुन्दननस्य मतङ्कस्याप्रा- कट्ये ब्राह्मणस्य प्राकट्ये च ब्राह्मण्यहानेः श्रवणादित्यास्तां विस्तरः । तस्माच्छ्द्रादिना नीचेन पुराणश्रवणभाषाप्रवन्धाध्ययनत एव ज्ञानमुत्पाद्य भक्तिः संपादनीयेति सिद्धम् । स्यादेतत् कथं संकोर्तनलचणायां भक्तौ तु द्विजोऽधिक्रियते ।

स्त्रीश्रुद्रद्विजवन्ध्नां त्रयी न श्रुतिगोचरा।

इति भारतमाख्यानं कृपया मुनिना कृतम्।।(भाग०१-४-२५)
इति स्रोशूद्रादीनामर्थे भारतिर्माणात्, भारतशब्दस्य च
पुराणमात्रोपलक्षणत्वात्, संकीतंनस्य च पौराणत्वात्स्रीशूद्रमात्राधिकारत्वनिर्णयात्। न हि केशवसंकीर्तनं कुर्यादिति क्वचिद्वेदे श्रूयते।
नचु ''अस्य महतो भृतस्य निःश्वसितमेतद्यदृश्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथवोङ्गिरस इतिहासपुराणं विद्या उपनिषदः क्लोकाः स्त्राण्यनुव्याख्यानानि''इति श्रुतेः।

पुराणन्यायमोमांसाधर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः ।

वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दशा।(याज्ञ.स्मृ.१-३) इति स्मृतेश्च वेदानामिव पुराणेतिहासाऽऽदीनामिप व्यासतः प्रकटानां नित्यसिद्धत्वाद्देदार्थे स्वतः प्रमाणत्वाच्च कथन्तदर्थस्य स्त्री-शूद्रमात्राधिकारत्वं, न द्विजाधिकारत्वमिति चेत् । न । कथंचि-त्समप्रमाणत्वेऽपि दथेनादिवाक्यानां सकामपरतावत्पुराणवचसां 'स्त्री-शूद्रद्विजवन्थूनाम् हत्यादिवाक्यानां सकामपरतावत्पुराणवचसां 'स्त्री-शूद्रद्विजवन्थूनाम् हत्यादिवाक्यानां सकामपरतावत्पुराणवचसां 'स्त्री-शूद्रद्विजवन्थूनाम् हत्यादिवाक्यातः स्त्रीशूद्रादिपरत्वेन तथा कल्यनात् । किं च क्षत्रियादीनामध्यापनादिव्यापाराभाषात् स्यात्कथंचित्संकीर्तनाधिकारः । ब्राह्मणानान्त्वध्यापनादिव्यापृतानां न कथंचित्संकीर्तनकालो लभ्यतः इति ब्राह्मणोतराधिकारं मजनम् । नित्यकर्मव्यापृतानां

संकोर्तने कालाऽभावात् । किं च । ऋग्वेदोऽथ यज्जेंदः सामवेदो ह्यथर्वणः । अधीतास्तेन येनोक्नं हरिस्त्यक्षरद्वयम् ॥

इत्यन्धीतस्य नामसंकीर्तनेनाधीतसंपत्तिश्रवणादनधीतश्रुद्राधि-कारत्वं निर्णीयत इति चेत्। अत्र बदन्ति । एवं हि ज्योति-ष्टोमाऽऽद्यनुष्टानं काम्यकर्माऽनुष्टानं च न स्यात् । ब्राह्मग्रहूर्तमारभ्य नित्यकर्माऽवरुद्धत्वात्कालस्य । यदि च कथंचित्सोढ्वा ज्योतिष्टोमाऽऽ द्यनुष्टानं तुल्यमिदं संकीर्तनेऽपि, तस्याऽपि विहितत्वात् । यचोक्नं "ऋग्वेद" इत्यादिवाक्याच्छूद्राऽधिकारत्वमिति । तचानिष्टम् । सर्वोऽ धिकारत्वात् । न चैतदेकान्तिकं शृद्धाःधिकारत्वस्चकं लिङ्गम्। तथाहि । येनोक्नं हरिरित्यक्षरद्वयं तेनाऽधीता इति प्रत्यक्षवाधितम् । अथ प्रशंसा क्रियते । ब्राह्मणस्यापि सा संभवतीति नासाधारणं शूद्रलिङ्गम् । अधीतवतापि येन ब्राह्मणेन हरिरित्युक्तं तेनाधीता इति । यचोक्तम् 'श्लीश्र्द्रिडजवन्धृनाम्' इत्यादिवाक्यावष्टम्मेन संकोर्तनस्य शुद्राधिकारत्वम् । तत्रोच्यते । सत्यं स्त्रीशृद्राऽऽदीनामर्थो भारताऽऽदिनिर्माणं, न तु तन्माजाऽर्थे, तत्र ब्राह्मणाऽदीनामपि धर्मनिरूपणात**्। 'इतिहासपुराणाभ्यां वेदं सम्र**पत्रृंहयेत् ' इति बाह्मणा-दिकर्तृवेदार्थानिर्णायकत्वेनोपादानाच । वस्तुतस्तु वेदानामिव पुरा-नित्यसिद्धत्वात्स्वाध्यायाध्ययनविधिपरिगृहीतमध्ययन दृष्टार्थम् , त्रैवर्णिकानां तद्रशेषु ज्ञानयज्ञादिष्विव कीर्तानेऽप्यधिकार-माक्षिपति, श्रवणद्वारा च तुरीयादेरिति न कोऽपि दोषः। यचोक्तं संकोर्तनं न वैदिकमिति, तदपि न युक्तम् । "तम्र स्तोतार" इत्यादिश्रुतिबोधितत्वात् । तस्मात्-संकीर्तनस्य पौराणत्वात्स्त्रीशूद्रा-धिकारत्वमेव इति, रिक्नं वचः । यदप्युक्नं ब्राह्मणानामध्यापनादिव्या-प्रतत्वेन संकीर्तनकालाभावादब्राह्मणाधिकारं संकीर्तनमिति भाव इति, तदिष न युक्तम् । अध्यापनादेरावश्यकत्वाभावात् ।

> षण्णां तु कर्मणामस्य त्रीणि कर्माणि जीविका । याजनाध्यापने चैव विद्युद्धाच प्रतिग्रहः । (म.स्मृ.१०-७६)

इति वृत्यर्थात्वेन विश्यभावाच ज्योतिष्टोमाद्यननुष्टानप्रसङ्गाच । वस्तुतस्तु 'श्रावयेचतुरो वर्णान्' इत्यस्य "एतया निषादस्थपितं याजयेत्''इतिवत्त्रयोज्यव्यापारपरत्वेन श्रवणविधिपरत्वात्तस्य चाऽध्या-पनिविधिवद् दृष्टार्थात्वात् पुराणार्थज्ञानकामाश्रत्वारो वर्णाः पुराणानि श्रुणुयुरित्यर्थोऽवसीयते। ततश्रोत्तरत्र कृतुष्वध्ययनविधिसिद्धार्थज्ञानव-तामिव पौराणेषु कर्मसु श्रवणविधिसिद्धार्थज्ञानवतां चतुर्णां वर्णाना-मधिकारो निश्चीयते।

'श्चादः शुद्धचे रन् यस्य कोर्तनात् ' इत्यादिवचनात्तु चाण्डा-लादीनामप्यधिकारः । तेषां हि पुराणश्रवणाऽभावेन शृहस्येवा-ध्ययनाभावेन वैदिकेषु कर्मसु पौराणिकेषु संकीर्तनादिषु न्यायेना-धिकाराभावेऽपि ''एतया निषादस्थपितं याजयेत् "इति निषादेष्टा-विव निषादस्योक्तवचनादिधकारो निर्णीयते । तस्मात् सिद्धं गुणनाम-कोर्तनं सर्वाधिकारमिति ।

लिङ्गपुराणे—ऋषय ऊचुः—

कृष्णस्तुष्यति केनेह सर्वदेवेश्वरेश्वरः । ...... वक्नुमर्हसि चाऽस्माकं स्रतः सर्वार्थविद्भवान् ॥

#### स्रत उवाच-

पुरा पृष्टो महातेजा मार्कण्डेयो महास्रुनिः । अम्बरीपेण विघेन्द्रास्तद्वदामि यथातथम् ॥ इत्यम्बरीपमार्कण्डेयसंवादं प्रक्रम्य

पुरा त्रेतायुगे कश्चित्कौशिको नाम वै द्विजः । बासुदेवपरो नित्यं सामगानरतः सदा ।। भोजनासनश्च्यासु सदा तद्गतमानसः । उदारचिरतं विष्णोर्गायमानः पुनः पुनः ॥ विष्णुस्थठं समासाद्य हरेः क्षेत्रमनुत्तमम् । अगायत हरिं तत्र लयतालसमन्वितम् ॥

इत्यादिना भगवद्गुगागायकस्य कौशिकस्य तदन्नदातुश्च पद्मा-श्वस्य नित्यं तद्गानं श्रुपवतः तिन्छिष्याणां च राजन्यवैश्यविप्राणां गानविद्याधिकारिणां वासुदेवपरायणानां गालवनामकस्य वैश्यस्य च विष्णुपरायणस्य सभार्यस्य तद्गानं श्रुपवतोऽन्येषां च ब्राह्मणानां श्रुण्वतां स्वगुणगानार्थं कलिङ्गराजेन कृतेःपि निग्रहे विष्णुगुणव्य-तिरिक्तगाननिवृत्तानामेतेषां सर्वेषां कालगतिं गतानां—

वेष्टितः स्वराणे राजन् ब्रह्मा प्राह् च तान्सुतान् ।
कोश्चिकादीन्द्विजानद्य वासुदेवपरायणान् ॥
गानयोगेन ये नित्यं पूजयन्ति जनार्दनम् ।
तानानयत भद्रं वो यदि देवत्विमच्छथ ॥
इत्यादिना विष्णुलोकनयनं भगवदनुग्रहश्च श्रूयते ।
ततोऽवलोक्य भगवान्हिर्रिनारायणः प्रश्चः ।

#### ब्रितीयाध्याये ब्रितीयाहिकम्।

कौशिकेत्याह संप्रीत्या तांश्च सर्वान्यथाक्रमम् ॥ जयघोषो महानासीन्महाश्वर्ये समागते । ब्रह्माणमाह विश्वाऽऽत्मा जुणु ब्रह्मन्यथोचितम् ॥ कौशिकस्य तु ये विष्राः साध्यसाधनतत्पराः। हिताय संप्रवृत्ता ये कुशस्थलनिवासिनः ॥ मत्कीर्तिश्रवणे युक्ता गानतत्वार्थकोविदाः । अनन्यदेवताभक्ताः साध्या देवा भवन्त्विमे ॥ मत्समीपे तथाऽन्यत्र प्रवेशं देहि सर्वदा । एवमुक्त्वा पुनर्देवः कौशिकं प्राह माधवः॥ स्वशिष्यैस्त्वं महाप्राज्ञ संसक्तो मम वै सदा। गणाधिपत्यमापन्नो यत्राहं त्वं समारस्व वै ॥ गालवं मालतीश्चैव प्राह दामोदरो हरिः। मम लोके यथाकामं भार्यया सह गालव ॥ दिव्यरूपधरः श्रीमाशुष्वन्गानमिहाधिपैः आस्म्य नित्यं यथाकामं यावल्लोका भवन्ति वै ॥ पद्माक्षमाह भगवान् धनदो भव मानद। धनानामीश्वरो भृत्वा यथाकालं हि मां पुनः ॥ आगम्य दृष्ट्वा नत्वा च कुरुष्व च यथासुखम् । इत्यादि ।

अम्बरीषं प्रति-

तस्मान्त्रया महाराज विष्णुक्षेत्रे विशेषतः । अर्चाद्यं गाननृत्यादि वाद्योत्सवसमन्त्रितम् ॥ कर्तव्यं विष्णुभक्तैर्हि पुरुषैरनिशन्तृप<sup>ः</sup>। श्रोतच्यं च त्वया नित्यं स्तोतच्योऽसौ हरिस्त्वया ॥ इति । विष्णुस्तोत्रन्ततो विद्वान् कार्येद्भक्तिसंयुतः । गाननृत्यादिकं चैत्र विष्ण्वाख्यानकथां तथा ॥ जातिस्मृति च मेधां च तथैव परमोन्नतिम् । प्राप्नोति विष्णुसालोक्यं सत्यमेतन्नराधिप ॥

इति । ततोऽग्रिमाऽध्याये कौशिकादीनां गानयोगेन भगवदनु-ग्रहमवलोक्याऽनुतप्तो नारदस्तपस्तप्त्वाऽऽकाशवाचा नियुक्तो गान-वन्धुमुल्केन्द्रं प्रति गत उल्केन्द्रमाह 'श्रृणु सर्वं यथातथम्'इ-त्युपक्रम्य—

> यदत्तं यद्भुतं चैव यद्वाचा श्रुतमेव च । यदधीतं मया सर्वं कलां नार्ड्हति षोडशीम् ॥ विष्णोर्माहात्म्ययुक्तस्य गानयोगस्य वै ततः ।

इत्यादिना गानयोगविषये तं प्रार्थितवान् । गानवन्धुरपि स्वनेशं नाम राजानं प्रकृत्य—

> तस्य राज्ञः पुराऽभ्याशे हरिमित्र इति स्मृतः । ब्राह्मणो विष्णुभक्तश्च सर्वद्वन्द्वविनर्जितः ॥ नदीपुलिनमासाद्य प्रतिमां स हरेः श्चमाम् । अभ्यन्त्यं च यथाशास्त्रं घृतद्ध्युत्तरं बहु ॥ मिष्टान्नं पायसं दत्वा हरेरावेद्य पूर्वकम् । प्रणिपत्ययथान्यायं तत्र विन्यस्तमानसः ॥ अगायत हरिं साज्ञात्तालवर्णलयान्वितम् ॥ इत्यादिना भगवद्गुणगायकं हरिमित्रं प्रशस्य तत्प्रतिवन्धकर्तुश्च

#### हितीयाध्याये हितीयाहिकम्।

राज्ञो यमयातनां निरूपितवान् । न चैतदत्राक्षणविषयम् । ब्राह्मणो वासुदेवाख्यं गायमानोऽनिर्दां नृष । हरेः सालोक्यमामोति रुद्रज्ञानाधिको मवेत् ॥ अन्यथा नरकं गच्छेद्रायमानोऽन्यदेव हि । इति तत्रैव । याज्ञक्क्ये च—

> गीतज्ञो यदि गीतेन नाप्नोति परमंपदम् । रुद्रस्याऽनुचरो भूत्वा सह तेनैव मोदते ॥ तालज्ञश्चाऽप्रयासेन मोक्षमार्गं सगच्छति ॥(या.स्मृ.३-११६)

इत्यादिनो ब्राह्मणाऽऽदिसाधारणसर्वजनकर्तव्यताप्रतिपादनात् । तित्सद्धं ब्राह्मणेनाऽपि विष्णोर्गुणगानं कर्तव्यमिति, श्रोतव्यं च तदिति । तच्छ्रोतृणां पद्माक्षप्रभृतीनाम्रुचमगतिश्रवणात्, भगविति चित्ताऽनुरागहेतुत्वाच ।

स्यादेतत् । परन्तु साधुग्रब्देनैव तच्छ्रोतव्यं कर्तव्यं च न भाषाप्रवन्धाऽऽदिना श्रोतव्यं कर्तव्यं वा ''न म्लेच्छितवै नाऽपभाषितवै म्लेच्छ्रो वा एष यदपग्रब्दः'' इतिनिषि-द्वत्वादितिचेत् । असाध्वेतत् । तस्य विहितत्वेन निषेधाप्रवृत्तेः । न च भगवद्गुग्यनामकीर्तनकर्तव्यताविधेरुक्तनिषेधानुरोधेन सङ्कोचो युक्तः, साधुग्रब्देनैव भगवद्गुणनामकीर्तनं कर्तव्यमितिवाच्यम् । निषेधस्य रागप्राप्तविषयत्वेनाप्युपपनेः । नचैवं साक्षाच्छ्रयते साधुग्रब्देनैव भगवद्गुणनामकीर्तनं कर्तव्यमिति । अपि च निषेधो हि प्राप्तिमपेक्षते । प्राप्तिश्च रागतो विधितो वा । तच प्राकृतवाक्यै- भंगवद्गुणानुवादो न रागतः प्राप्तः, भोजनवद्गुष्टफल्लाऽभावात् । विधितः प्राप्तत्वेन सिद्धं समीहितम्, तत्र निषेधाऽप्रवृत्तेः विहितनिषिद्धन्वे विकल्पाऽऽपरोः । पोछश्चिग्रहणवत्पचे विहितत्वसिद्धेः । न च यथाकथांचिद्धगवद्गुणानुवादो लोकपूज्यताहेतुरिति रागतः प्राप्तमिति वाच्यम् । तथा सित संस्कृतवाक्यैरिप भगवद्गुणानुवादस्याविहितत्वापर्गः, अग्निहोत्राद्यनुष्ठानस्याऽपि तथात्वाच । तस्माद्भगवद्गुणानुवादकर्तन्य-ताविधौ सामर्थ्यात्करण्यत्वेन जिद्वेवाधिकारित्वेन मनुष्यमान्नमिव सामर्थ्यात्संस्कृतप्राकृतसाधारणवावयमन्वेतीत्यवश्यमभ्यपेयम् । ततः सिद्धं भाषयाऽपि गुणनामकोर्तनं कर्तन्यमिति ।

तस्मात्केनाप्युपायेनमनः कृष्णे निवेशयेत् ।(भाग०७।१३१) स्तवैरुचावचैः स्तोजैः पोराणैः प्राकृतैरपि ।

इत्यादिनाऽपि तथा बोधनादिति दिक् । स्तवो-गुणकीर्तनानि । स्तोत्रेरिति ग्रन्थनामधेयन्तेषामुचावचत्वं दर्शयति-पौराणैः प्राकृतैरिति । एवं नीचकर्तृकभगवद्गुणगानादिश्रवणेऽपि दोषाऽभावः । "अपि वाऽयं चाण्डालः शिव इति वाचं वदेत्तेन सह संवसेत्तेन सह भ्रुञ्जीत" 'यद् द्वचक्षरं नाम गिरेरितं नृणाम्'इत्यादिश्रुतिपुराणवचनेभ्यः सकृद्ननामसङ्कीरीनेऽपि दुरितनिकरभञ्जनतो नीचानामपि व्यवहार्यत्वो-क्त्या तदवगमादिति ।

नतु तथाऽपि कथं कीर्तनं सर्वाधिकारम् । मुम्रक्षूणान्तज्ञा-

धिकारामावात् । तेषां---

नैव तस्य कृतेनाथों नाकृतेनेह कश्चन ।

नचास्य सर्वभृतेषु कश्चिद्रर्थन्यपाश्रयः ॥ (भ०गी०३-१८) इत्यादिना कर्मकरणसाध्यफलाऽऽच्यावश्रवणादिति चेत् । सत्यम् ॥ यद्यपि तेषां सकलपापश्चयस्य ज्ञानेनैव इत्तत्वान्न तदुद्देशेन प्रष्ट्रचिः नाऽपि फलाऽन्तरोदेशेन, निष्कामत्वात् । तथाऽपि भोजनादाविव चित्तविश्रान्तिरूपदृष्टसुखार्थं तेषान्तत्र प्रष्ट्रचिः । शुकादिनान्तथा श्रवणात् । सङ्कोर्तनं कुर्वतां सद्यश्चितविश्रान्तेरसुभवाच ।

नतु यदि कीर्तानं दृष्टार्थं तहिं भोजनादिवद्विध्यभावप्रसङ्ग इतिचेत्, उच्यते । सङ्कीर्तनं यद्यप्यदृष्टार्थम् । सर्वत्र बहुभिर्वाक्यैः फलार्थत्वेन विधानात् । तथाप्यवधातादिवद् दृष्टार्थमिप भवति । न च तावता विध्यभावः । तथा सत्यवहननादाविप विधिनं स्यात् । तस्यात्सुखातिश्यार्थमेव तेषां भगवन्कीर्तनमिति सिद्धं कीर्तनं सर्वाधिकारमिति ।

स्यादेतत् । तथापि विदुवां वहिर्च्यापारसाध्यं कीर्तनं कथं घटते "यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत्तत्केन कं पत्र्येत्" (बृ०२-४-१४) इत्यादि-श्रुत्या विद्यावतां सर्वद्वैतवाधवोधनादितिचेत् । अभिप्रायमनवगतवानसि । यतो ब्रह्मलोकं गतस्य विदुवो विविधैश्चर्यसंमावकस्य स्वभवनस्य युगपदनेकमनस्तत्सम्बन्धाद्यसम्भवैरनुपपित्तमाशङ्क्ष्य "प्रदीपवदावे-शास्त्रथाहि दर्शयति" (ब्र०स०४-४-१५) इति स्रत्रेण तत्संभवं समर्थ्य तस्याप्यसंभवं वदन्त्यास्तादृशश्रुतेः स्वाप्यसंपत्योरन्यतर्परस्ववर्णनात् । तथा हीति वदता भगवता व्यासेन सुषुप्तिम्रकाऽन्यतर्परस्ववर्णनात् । युक्तश्चेतत् । अन्यथा याज्ञवल्क्यप्रभृतीनामाचार्यत्वं श्रृयमाणमनुपपन्नं स्यात् । द्वैतदृष्टत्वे तत्वज्ञत्वाऽभाषात् । द्वैताऽदृष्टत्वे तु शिष्याऽनुपलम्भादेव तद्योगादिति । असन्मते तु—

> नाप्रतीतिस्तयोर्बाधः किन्तु मिथ्यान्वनिश्चयः । न चेत्सुषुप्तिमूर्छादौ सुच्येतायत्नतो जनः ॥ परमात्मावद्येगोऽपि तत्सत्यत्वविनिश्चयः । न जगद्विस्मृतिनोंचेजीवनसुक्तिनं संमवेत् ॥

इतिप्रमाणात्तत्वधियां द्वैतिमिध्यात्व एव पक्षपातो न द्वैतलोप इति नानुपपत्तिगन्धोऽपि । अत एतस्य "तावदेव चिगं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्स्ये" इत्यादिश्रुतिभिरुक्तः प्रारब्धभोगोऽपिसङ्गच्छते । नज कथं सङ्गच्छते—

यदा पश्चाऽवतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिश्च न विचेष्टेत तामाहुः परमां गतिम् ॥ इत्यादिश्रुतो, वासिष्ठे च—

इमां सप्तपदां भूमिं त्वं समाकर्णयानय ।
नानया ज्ञातया भूयो मोहपङ्के निमज्जित ॥
वदन्ति बहुमेदेन वादिनो योगभूमिकाः ।
मम त्विभमता नृत्तिमा एव सुख्यदाः ॥
अववोधं विदुर्ज्ञानं तदिदं साप्तभूमिकम् ।
हिक्तस्तु ज्ञेयमित्यास्ते भूमिका भूमिकाऽन्तरे ॥
ज्ञानभूमिः ग्रुभेच्छाच्या प्रथमा ससुदाहृता।
विचारणा द्वितीया स्यानृतीया तनुमानसा ॥

सत्वापत्तिश्रतुर्थी स्यात्ततोऽसंसक्तिनामिका । पदार्थभाविनी पष्टी सप्तमी तुर्यगा स्मृता ॥ आसामन्तस्थिता मुक्तिर्यस्यां भ्रयान्न शोचित । एतासां भूमिकानां त्वमिदं निर्वचनं शृणु ॥ किं मृढ इव तिष्ठामि प्रेक्षेऽहं शास्त्रसङ्जनैः। वैराग्यपूर्वमिच्छेति शुभेच्छेत्युच्यते बुधैः॥ शास्त्रसञ्जनसंपर्केवैराग्याऽभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रश्वत्तिर्या प्रोच्यते सा विचारणा ॥ विचारणाशुभेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थोध्वरक्तता ्यत्र सा तनुताभावाऽऽत्मोच्यते तनुमानसा ॥ भूमिकात्रितयाऽभ्यासाचित्तेऽर्थविस्तेर्वशात् । सत्यात्मिन स्थिते शुद्धे सत्वापत्तिरुदाहृता ॥ द्शाचतुष्टयाभ्यासादसंसर्गफला भृशम् । आभ्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानां च भावनात्।। परप्रयुक्तेन चिरं प्रयत्नेनाऽवबोधनम् । पदार्थामाविनी नाम पष्टी संजायते गतिः ॥ भूमिषट्कचिराऽभ्यासाद्भेदस्यानुपलम्भतः । यत्स्वभावैकिनिष्ठत्वं सा ज्ञेया तुर्यगा स्मृतिः ॥ एषा हि जीवनमुक्तेषु तुर्याऽवस्थेह विद्यते । विदेहमुक्कविषये तुर्यातीतमतः परम् ॥

इत्यादिवाक्यनिकरेण भूमिकाजयरुब्धादितीयात्मापरोक्षप्रमाया द्वैतादर्शन एव पक्षपातकथनात् । इतरवृत्तिनिरोधेच्छासदकृतेन समाधिनैव तदानीं द्वैतादर्शनस्योपपत्तेतित ''यसंख्यानेऽप्यकुसीदस्य सर्वथा विवेकख्यातेर्धर्ममेषः समाधिः" (यो० छ० ४-२९) इतिह्वत्रयता पतज्जिलनापि तथाबोधनात् । तथा चास्य कथं भोगः कथं वा सेच्य-सेवकभावनिवन्धना भक्तिः स्यादिति चेत् । माऽस्तु भोगः, तदीय-क्रेशनिचयस्य विवेकज्ञानबिद्धदम्धवीजभावत्वाद् विषयसौन्दर्यधी-पूर्वा रिविशेषरूपा भक्तिस्तु स्यादेव । यतः—

यत्रोपरमते चितं निरुद्धं योगसेवया ।

यत्र चैवात्मनात्मानं पत्र्यन्नात्मिन तुष्यति॥(भ्र०गी०६-२०)
इतिवाक्यनिकरेण भगवता श्रवणादिपरिपाके च साक्षात्कृतात्मतत्वस्य समाधी क्रूटस्थस्वाभिन्ने ब्रह्मणि सचिदानन्द्यनेऽनवरिच्छिन्ने रितिविशेषरूपं श्रेम, च्युत्थाने तु द्ग्यघटवत्प्रमातत्वादिच्यवहारमनुसृत्य कीर्तनाऽऽदिभक्तिः "सततं कीर्तयन्तो माम्" इत्यादिना
श्रतिपाचते । अत एव श्रीभागवते—

त्वद्वगमीनवेति भवदुत्यश्चभाश्चभयोगुंणविश्वणान्वयांस्तिहें देहभृतां च गिरः ।
अनुयुगमन्वहं सगुणगीतपरम्परया
अवश्यभृतो यतस्त्वमपवर्गगितिर्मृनुजैः ॥
इतिपृवींचरार्धास्यां समाधिन्युत्थानावस्थाभेदेन सगुणनिर्गुणभक्तिभेदो वर्णितः । तथाहि । तत्रायमर्थः, हे भगवन् त्वद्वगमीअवणाद्यस्यासवलेन त्वत्स्वरूपज्ञानवान्, भवतः-विदितात्सकाशात्,
उत्थे-उत्थिते, द्रीभृते शुभाशुभे तयोः सुखदुःख्योः कर्मणि षष्ठी,
तेन जानाति, अपि च तहिं तदानीं देहभृतां प्राणिनां, गुण्विशुणा-

न्वयान्-उत्तमत्वाधमत्वसम्बन्धान् । नवेति इत्यनुषज्यते । तथा गिरः-शब्दादीन् विषयांश्च नवेति । अत्रानात्मादर्शनेनैव तद्धक्ति-र्लब्धा इतरादर्शनेनैव तद्दर्शनस्य तद्धक्तिपर्यवसायित्वात् । यथा गासपञ्चाध्याय्याम्—

> अपरानिमिषदम्भ्यां तुषाण तन्मुखाम्बुजम् । आपीतमपि नातृष्यत्सन्तस्तचरणं यथा ॥ तं काचिन्नेत्ररन्ध्रेण हृदि कृत्य निमील्य च । पुरुकारङ्गयुपगृह्यास्ते योगीवानन्दसंष्ठुता ॥ सर्वास्ताः केशवालोकपरमोत्सवनिर्वृताः । जहुर्विरहजं तापं प्राज्ञं प्राप्य यथा जनाः॥

इतिसमाध्यवस्थामुक्त्वा व्युत्थानाऽवस्थामाह—अनुयुगमिति । युगं मिथुनं चिज्जडैक्यं प्रमातृत्वं दग्धपटवदनुवर्तमानमनुमृत्येत्पर्थः । अन्वहं अहङ्कात्ममकारावनुमृत्य सगुणस्य श्रीकृष्णादेगीतां गुण-कर्मजन्मवर्णनं तस्य परम्पर्या सातत्येन पूर्वोक्तं नवेतीत्यनुषज्यते । समाधौ विद्वान् स्वाऽभिन्नभगवत्स्वरूपमाऽऽनन्दिनमग्नत्वात्तर्त्वं नवेति, व्युत्थिते तु भगवद्गुणगानानन्दिनमग्नत्वादिति । अत जन्माधमजातिव्यवस्था कर्मकाण्डादिप्रामाण्यं च तत्पूर्वमेव न तद्ध्विमितिमावः ।

ननु निद्वद्विद्वपोर्व्यवहारः समानः 'पश्चादिभिश्चानिशेषात्' इतिन्यायात् । तथा च न्युत्थाने निद्वान् कर्म वा पुत्राद्यभिमानं वा क्कतो नानुसरित तज्ञाह—अवणेति । यतोऽपवर्गगतिस्त्वं मोहलक्षणः प्राप्याऽऽत्मा त्वं मनुजैः-अधिकारिभिः अवणेन—मगन- त्कथाश्रवणादिप्रणाड्या भृतो-धृतः साधकदशायाम्, अतः सिद्ध-दशायामपि ते संस्कारदार्ह्यात्तदेवाऽनुष्टन्ति न कर्माऽऽदीत्यर्थः। जनकादिवत्कथंचिदनुतिष्ठन्तोपि न तैः संक्षिष्यन्ते, अभिमाना-भावादिति भावः । ननु समाधाविवाद्वितीयात्मदर्शनतो च्युत्थानेऽ पि स्वरूपानन्दमग्नास्ते मातृमानादिभेदव्यवहारं स्वप्नवत्प-श्यन्तः कृतो न त्यजन्तीति प्रारब्धस्यावश्यंभाविकलत्वाद्भोगेन तत्क्षयायैव तन्न त्यजन्तीत्यवेहि । तत्रापि संसारासारतां जानतां भगवद्भक्तावेव, परेच्छया त्वन्यत्रापि प्रवृत्तिरिति विवेकः । नतु कथं भगवद्भक्तौ प्रवृत्तिः । भक्तेर्धर्मार्थकाममोत्तेषु पुरुषार्थेष्वनन्तर्भाषा-दितिचेन्मैवम् । धर्मार्थकामानां स्वतः पुरुषार्थत्वे गौरवादननुग-माच धर्मजन्यत्वादिविशेषणं परित्यज्य सुखमात्रं पुरुषार्थ इति स्थिते समाधिसुखस्येव भक्तिसुखस्यापि स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वात । तस्य मोक्षसमीपवर्तितया मोक्षान्तर्भृतत्वं योगजधर्मजन्यतया धर्मान्तर्भूतत्वं वा यथा, तथा भक्तिसुखस्यापि मागवतधर्मजन्य-तया धर्मान्तर्भावस्य श्रद्धाजडान् प्रति वक्तं शक्यत्वात , मक्कस्य संसारमोत्तावश्यकत्वान्मोक्षान्तर्गतो वा भक्तियोगः । तस्मात्पुरुषा-र्थाचतुष्टयान्तर्गतत्वेन स्वातन्त्रयेण वा भक्तियोगः पुरुषार्थाः परमान नन्दरूपत्वादिति स्थिते तमुद्दिश्य विवेकिनां पृष्ट् चित्वेवेत्यास्तां विस्तरः ॥ २३ ॥

अथ सर्वाधिकारत्त्रादेव मिलनान्तः करणानामपि राजसता-मसानां सत्सङ्गे सति तत्राधिकारः संपद्यत इत्यभिन्नेत्य तत्राधिका-रोऽस्तीत्पाह —

### अतो ह्यविपक्रभावानामपि तल्लोके ॥ २४ ॥

अत इति । यतः सर्वेषामधिकारोऽतो हेतोः, अविपक्कभावाना-मिष-निन्धजातिस्वभावात् प्राक्संचितदुष्कृतनिचयाद्वा अशुद्धान्तः-करणानामिष, तछोके भगवद्भक्ते सत्यधिकारः संपद्यते भक्ताविति विशेषेणार्थः ?।

यत्पादसंश्रयाः स्त ग्रुनयः प्रश्नमाऽयनाः ।
सद्यः पुनन्त्युपस्षृष्टाः स्वर्धुन्यापोऽनुसेवया।। (श्री.सा.१,१,१५)
तुलयाम लवेनापि न स्वर्गं नाऽपुनर्भवम् ।
भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मर्त्यानां किग्रुताऽऽशिषः॥(श्री.सा.१,१८,१३)
न सेधयति मां योगो न साङ्ख्यं धर्म एव च ।
न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्टापूर्तं न दक्षिणाः ।।
व्रतानि यज्ञाञ्छन्दांसि तीर्थानि नियमा यमाः ।
यथाऽवरुन्ये सत्सङ्गः सर्वसङ्गाऽपहो हि माम् ॥
सत्सङ्गेन हि दैतेया यातुधाना मृगाः खगाः ।
गन्धर्वाऽप्सरसो नागाः सिद्धाश्वारणगुद्धकाः ॥
विद्याधरा मनुष्येषु वैश्याः शूद्राः श्वियोऽन्त्यजाः ।
रजस्तमःप्रकृतयस्तिस्मस्तिस्मन्युगे युगे ॥
वहवो मत्यदं प्राप्तास्त्वाण्टकायधनाऽऽदयः॥(श्री.सा.११,१२,१-५)

इत्यादिना सत्सङ्गमात्रेण कृतार्थताया उक्तत्वात् । अत एवात्र 'सत्कर्मस्विति विद्वाय तछोक' इत्युक्तम् । सेवितानामपि सत्कर्मणां भगवत्परत्वाहेतुत्वात् ॥२४॥ नतु मलिनाऽमलिनयोः समानशुद्धत्वे भगवत्प्राप्तिरपि तुल्यैव स्यात्तत्राह—

## क्रमैकगत्युपपत्तेस्तु ॥ २५ ॥

क्रमैकेति । तुश्चन्दः शङ्काच्यवच्छेदाऽर्थः । उपपत्तिः - ममाणम्, गितिः-प्राप्तिः, क्रमेणेकस्य — परमात्मनः प्राप्तौ प्रमाणसद्भावान्न भगवत्प्राप्तिस्तुच्या किन्तु मिलनानान्तु व्यवधानेनेति भावः । प्रमाणन्तु —

अन्येऽपि ये विकर्मस्थाः श्रूद्राऽऽद्या नीचजातयः । भक्तिमन्तः प्रमुच्यन्ते कालेन मिय सङ्गताः ॥ इतिश्वरगीताऽऽदिवाक्यमित्यास्तां विस्तरः ।

द्यथवा भजनस्य सर्वाऽधिकारित्वे भगवञ्लोकगमनन्यवस्था की-दशी तत्राऽऽह-अतो हार्विपकेति । यतः सर्वाऽधिकारोऽत औत्सर्गिकं निन्द्यजातिस्वभावाद् ब्रह्मसाक्षात्काराऽनुदयादपरिपक्काऽनुरागाणां जीवा-नामि । अपिना तञ्लोककामानां कीर्तनाऽऽद्यवैयर्थ्याय तस्त्रोके भग-बस्लोके गमनमित्यर्थः ।।२४।।

नतु तल्लोके परिपक्षाऽनुरागाणामकामानामिष गमनमस्तु
तत्राऽऽह —क्रमैकेति । तुशब्दः शङ्कानिरासाऽर्थः । न सर्वेषां गमनम् —
ये तु निष्कल्लपा लोके पुण्यपापविवर्जिताः । (भा०शां ०अ० ३४६)
इत्युपक्रम्यादित्यमण्डलद्वाराऽनिरुद्धपृत्रसंकर्षणेन व्यृहक्रमेण

गतिमभिधाय---

समाहितमनस्कास्तु नियताः संयतेन्द्रियाः।

एकान्तभावोपगता वासुदेवं विश्वन्ति ते।।(भा०शां०अ०३४६)

इति क्रमेण वासुदेवगत्यभिधानात्। ततः पश्चात्—

ये तु दग्धेन्धना लोके पुण्यपापिववर्जिताः।

तेषां त्वया विनिर्दिष्टा पारम्पर्यक्रमाहतिः।।

चतुर्थ्यां चैव ते गत्यां गच्छन्ति परमं पदम्।

न्नमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणिप्रयः।।

अगत्वा गतयस्तिस्रो यद्गच्छन्त्यन्ययं हिरम्। (भा०शां०अ०३५०)

इति तत्रैव भगवत्प्राप्त्यैक्षगत्यभिधानाच । तथा च वाक्यद्व-

इति तत्रैव भगवत्त्राप्त्यैकगत्यभिधानाच । तथा च वाक्यद्व-याविरोधाय पक्काऽपक्काऽजुरागभेदेन गतिभेद इत्येव कल्पनीयम् । पिपकाऽजुरागाणां ''न तस्य प्राणा उत्कामन्ति" इति श्रुतेर्मार्गगत्य-मावेन मगवदभेदरूपा मगवत्त्राप्तिः, अपरिपक्काऽजुरागाणान्तु साधन-भक्त्या तल्लोकप्राप्तिरिति ।

ननु कथमविषक्वानां साधनमक्त्या तल्लोकप्राप्तिरुच्यते । तत्व-ज्ञानद्वारेव तस्यास्तत्साधनत्वस्य प्राच्यवस्थापनात् । तत्वज्ञाने च वेदान्तविचारस्याऽपि हेतुत्वात्तस्य ज्ञानोद्देशेन "श्रोतच्य" इत्यादि-विधिविहितत्वात्, विचारे च "शान्तो दान्त" इत्यादिश्रुत्युक्त शमाऽऽदि साधनचतुष्टयस्यैवाऽधिकारान्मिलनानान्तत्राऽधिकाराऽभावादिति चेद्, मैत्रम् । वेदान्तविचारेऽधिकाराभावेऽपि तत्वज्ञानं प्रति साधनमक्तिवेदा-नतिचारयोर्वेकिन्यिकहेतुत्वेन वेदान्तविचारं विनाऽपि साधनमक्त्यैव तत्त्वज्ञानद्वारा तत्प्राप्तिसंभवात् । न चाल्पायाससाध्याया भक्तेः कष्टसाध्येत विचारेण कथं विकल्प इति वाच्यम् । विचारस्येव श्रवणा- दिभक्तरिप स्वफलजनने वस्तुतो यज्ञाऽऽद्यनुष्टानसाध्यश्रद्धासापेक्ष-त्वादायासाविशेषेण विकल्पसंभवात् । यद्यपि पापनिष्टत्तिरूपफलं प्रति भक्तेः श्रद्धानिरपेक्षत्वप्रक्तं, तथापि—

जातश्रद्धो मत्कथादौ निर्विण्णः सर्वकर्मस् ।

वेद दुः लाऽऽत्मकान्धर्मान्पित्यागेऽप्यनीश्वरः ।।
ततो भजैत मां भक्त्या श्रद्धालुई हिनश्चयः ॥
इत्यादिवाक्यानमोश्चं प्रति श्रद्धालेश्वत्वमरत्येवेति स्वयं बोध्यम् ।
नन्वश्रापि विकल्पो न संभवति, विचारस्येव भक्तेस्तात्पर्योऽवधारणहेतुन्वामावेन द्वारिक्याभावात् । ब्रोहियवयोर्द्धारेक्यादेव
विकल्पाऽस्युपगमादितिचेत्, सत्यम् । यद्यप्यत्र द्वारभेद एव । यथा
वेदन्तिविचारे ब्रह्मणि तात्पर्योऽवधारणेन प्रमाणासंभावनानिवृत्तो
मननादिना प्रमेयासंभावनाद्यपत्तारिते तत्वसाक्षात्कारोदये द्वक्तिः ।
श्रवणाऽऽदिभक्त्या तु भगवदनुष्रहेण तत्वसाक्षात्कारपरवेराग्यप्रेमभक्तयुदये द्वक्तिरिति । यथोक्तं श्रोभागवते —

भक्तिः परेशाऽनुभवो विरक्तिरन्यत्र चैष त्रिक एककालः ।
प्रपद्यमानस्य यथाऽक्ततः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः च्चुदपायोऽनुघासम् ॥
इत्यच्युताऽङ्क्तिः भजतोऽनुष्ट्रस्या
भक्तिर्विरक्तिर्भगवत्प्रयोधः ।
भवन्ति वै भागवतस्य राजन्
ततः परां शानितस्रुपैति साचात् ॥ इति ।

अत्र प्रपद्यमानस्येति साधनभक्तचुपन्यासः । भक्तिः-प्रेम-लक्षणा, परेशाऽनुभवः-भगवन्मृतिंस्फूर्तिः, अन्यत्र-गृहाऽऽदौ विरक्तिः, एष त्रिक एकस्मिन्काले भगवदनुग्रहतो भवति । 'ददामि नुद्धियोगं तम्'(भ०गी०१०-१०)इति वाक्यान्तरस्वारस्यादिति भावः । यथाऽ-श्रतो-भुजानस्य, तृष्टिः-सन्तोषः, पृष्टिः-धातुजा (शरीरजा), ज्ञुधाध्वं-सश्चेत्येष त्रिक एककाले भवति, अनुघासं-घासं घासम्, एवं प्रतिभजनं प्रेमाऽऽदित्रिके जायमाने, अनुवृत्त्या-नैरन्तर्येणाच्युताङ्किं भजतो भगवति भक्तिः-परमं प्रेम, यथा प्रह्लादाऽऽदेः, विरक्तिरपि पूर्णा वान्तकर्तुरिव वान्ते, भगवत्प्रबोधः पूर्णा भगवन्मृर्तिस्फूतिः स्वरूपाऽववोधश्च । एते त्रयोऽपि भागवतस्याऽनन्यरतस्य भवन्ति, ततः पूर्णा भगवत्कृपा, ततः परां शान्ति-मोत्तं प्राप्नोतीति । तस्मादत्र द्वारभेदादविकल्प एव । द्वारभेदे प्रयाजाऽवघातयो-र्विकल्पाऽदर्शनात् । तथाप्यत्र हरिभक्तिवेदान्तविचारयोरेकप्रयोग-विधिपरिगृहीतत्वाऽभावाद् द्वारभेदेऽप्युद्भिद्धलभिद्यागयोरिव विकल्पोऽ-भ्युपेयत इत्यास्तां विस्तरः।

नतु कथं विकल्पः, तस्याऽष्टदोषदुष्टत्वात् । तथा हि । यदि हिर्मिक्तिर्ज्ञानसाधनं तर्हि वेदान्तविचारवोधकवाक्यस्य प्राप्तं प्रामाण्यं परित्यक्तं रयात्, अप्राप्तं चाप्रामाण्यं स्वीक्रियेत । यदा पुनर्वेदान्तविचारः साधनं, तदा वेदान्तविचारवोधकवाक्यस्य पूर्वत्यक्तं प्रामाण्यं स्वीक्रियेत पूर्वस्वीकृतं चाप्रामाण्यं परित्यज्येत । प्राप्तपित्यागोऽप्राप्तस्वीकारः त्यक्तस्वीकारः स्वीकृतपित्यागश्चेति दोषचतुष्ट्यं वेदान्तविचारावेदकवाक्ये । तथा हरिभक्त्यावेदकवा-

क्येऽपि दोषचतुष्टयं योजिते सत्यष्टो दोषाः सम्पद्यन्ते । तस्मान्न विकल्पो युक्तः, किन्तु कथिबदङ्गाङ्गिभावेन समुचय एवोचितः, हस्मिक्त्याऽन्तःकरणग्रुद्धया वेदान्तविचारेण ज्ञानप्राप्त्या मोक्षमा-मोतीतिचेत् । असाध्वेवेतत् । विकल्पस्याऽष्टदोषद्धष्टत्वेऽपि ब्रीहि-यवयोरिव प्रमाणसिद्धस्याऽवश्यमभ्युपेयत्वात् । अन्यथा भक्तः सर्वाऽऽधिकारिकत्वबोधकवाक्यानां प्रत्युत तव मतेऽप्रामाण्यं, हरि-भक्तिवेदान्तविचारयोनिंरपेक्षसाधनत्वबाधश्य प्रसद्येत । न चैतद्यु-क्तम् । तस्माद्विकल्य एष । अपि च समुचयोऽङ्गप्रधानमावेन वा, समप्राधान्येन वा । नाऽऽद्यः, एकतरस्याऽङ्गत्वबोधकमानाऽभावात्। नाऽन्त्यः, तुल्याधिकारिकत्वप्रसङ्गादित्यादिकं ख्वयं बोध्यमिति संक्षेपः ॥ २४ ॥

सुषुम्णामार्गेण प्राणोत्कान्त्या ब्रह्मलोकाऽऽदिगमनमप्यपरि-पक्वाऽनुरागाणामेव साधनभक्तिमात्रवतामित्यत्र साधकाऽन्तरमाह—

उत्क्रान्तिवाक्यशेषाच ॥ २६ ॥

उत्क्रान्तीति । भगवद्गीतायाम्—

प्रयाणकाले मनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योगवलेन चैत्र । भ्रुवोर्मध्ये प्राणमावेश्य सम्यक् स तं परं पुरुषधुपैति दिव्यम् ॥ (अ० ८-१०)

इत्युपऋम्य-

ओमित्येकाऽक्षरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम् ॥ (अ०⊏-१३)

#### इत्यनेनोक्तायामुत्क्रान्तौ-

अग्निज्योंतिरहः शुक्तः वण्मासा उत्तरायण्म् ।
तत्र प्रयाता गच्छिन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः॥(अ० ८-२४)
इति क्रमगन्याभिधायकवाक्यशेषात्।एवं श्रुतावि "तयोध्वमायन्नमृतत्वमिति" इत्यादिनोक्तायामुस्कान्तौ । "यरत्वेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमिभध्यायीत, स तेजिस सूर्ये संपन्नः
सामिमरुन्नीयते ब्रह्मलोकम्" इत्यादिवाक्याऽन्तरात्तछोकेऽविपकानां
गमनित्यनुषङ्गेणाऽर्थः । अयं भावः। परिपक्वाऽनुरागाणामि तल्लोकगमने तत्र गौणभक्त्यनुष्ठानं न स्यात् । ब्रह्मसाक्षात्कारपरमानुरागाभ्यामेवोक्तदिशा मुक्तिसंभवात् । ननु तच्छ्वणमर्थवादो, लोकसंब्रहाऽर्थं वा तेषामनुष्ठानम् । अन्यथा—

यतो विधिनिषेधेषु मनुष्याणामधिकिया । अतः पश्चिपशाचाद्या धर्माऽधर्मेऽवरा मताः ? ॥ न खल्बन्यत्र मर्त्यानां भूमौ कर्म विधीयते ।

इत्यादिवाक्यविरोधाऽऽपत्तेरितिचेन्न । तेषामसंभवदेवाऽऽचधि-कारज्योतिष्टोमाऽऽदिबहुतरकर्माभावविषयस्वात् । अत एव "तदु-पर्यपि वादरायणः संभवात्" (ब्र०स्००-१-३-२६) इत्युपासनाऽधिकारे संभवमेव हेतुमाह स्म द्वैपायनः । एवं चाऽश्वमेघाऽऽदिकरणमेव तेषां लोकसंग्रहाऽथै ज्ञानिनाभिव भगवदवताराणामिव वेति दिक् ।

त्रथ प्रसङ्गादुत्क्रान्तिर्गमनमागमनं च विचार्यते । तथाहि । प्रथमं वागिन्द्रियवृत्तिर्मनस्येकीभवति, मनोवृत्तिश्च प्राणेषु, प्राणाश्च विद्याकर्माद्युपाधिके जीवे, जीवस्तु देहवीजभूतेषु भूतसक्ष्मेषु, ततो हृदयाऽग्रदीप्त्या प्रकाशितद्वारवान् सर्वोऽप्युत्कामति । तत्राऽविद्वान् लोकाऽन्तरप्राप्तये चत्तुरादिस्थानेभ्य उत्क्रामित, विद्वांरतूपासनामाहा-त्म्याद्भगवताऽनुगृहीतः सुषुम्णाऽऽख्यया मूर्धन्यनाड्योत्क्रामित, "तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति" इति श्रुते:। एवम्रुत्कामत उत्तरमार्गेण गमनम् । स च मार्ग इत्थम् — त्रादौ अचिदेवतां, ततो दिनदेवतां, ततः शुक्कपचदेवतां, तत उत्तरायणदेवतां, ततः संवन्सरदेवतां, ततो देवलोकं, ततो वायुं, वायोरादित्यं, आदित्याचन्द्रमसं, चन्द्रमसो विद्युतं, विद्युक्षोकाद्वरुणलोकं, तत इन्द्रलोकं, ततः प्रजापतिलोकं प्रतिपद्यते, ततस्तं पुरुषं ब्रह्मलोकादागतोऽमानवः पुरुषो ब्रह्मलोके ब्रह्मपुरुषं प्राप-यति । अयमेव मार्गो देवपथ इत्युच्यते । श्रुतौ देवैरर्चिरादिभिर्गम-यितृत्वेनोपलित्तत्वात् । श्रयमेव ब्रह्मपथ इत्युच्यते । प्राप्तव्यत्वेन ब्रह्मणोपलक्षितत्वात् । एतेन गच्छन्तः पुनर्नावर्तन्ते पुरुषाः । सोऽयं मार्गः परमेश्वरोपासकानामेव । कर्मिणान्तु दक्षिणो मार्गः पितृया-नाऽऽख्य उक्तः श्रुतावेव । स यथा – प्रथमं धूमाऽभिमानिनीं देवतां, ततो रात्रिदेवतां, ततः कृष्णपचदेवतां, ततो दक्षिणाऽयनदेवतां, ततः पितृलोकं, ततथन्द्रं, ततस्तत्र देवसेवाकर्मणि नियोज्यन्ते। ततः कर्मसु क्षीगोषु मर्त्यलोकमाजिगमिषवः प्रथममाकाशेनैकीशूय, ततो वायुनै-कीमृय, वृष्टिद्वारा भ्रवि समागता अन्नरूपेण पुंसि रेतोरूपेण सन्तो योषिति योनौ सिक्ता योन्यनुसारिणो जायन्ते । ते च नवमे मासि सर्व-लवणसंपूर्णे गर्भे विविधदुःखान्यनुभवन्तः पूर्वकृतं कर्म सारन्ति भग-बद्भजनं चाभिलषन्ति, ततो गर्भान्निःसृता वैष्णवेन वायुना स्पृष्टा स्तुप्तिथियो भाव्यनुसारि कर्म पुनः कुर्वन्ति, कर्माऽनुसारेण च पुनर्य-थालोकभोगम् । पापिनान्तु नाऽयमारोहाऽवरोहक्रमः, किन्तु तृतीयः कष्टतरो मार्गो यमाऽऽलये । तत्र विविधनरकदुः स्वभोगोत्तरमत्र दन्द-शुकाऽऽदिजन्मप्रतिपादनात् । अत्र साधकवाधकोपन्यासस्तु वेदान्त-सन्त्रे तद्भाष्य इतीह संचेषः ।

ननु श्रुभमनुतिष्ठतां श्रुभा गित्रश्रुभमनुतिष्ठतां चाऽश्रुभा गित-भवतोत्युक्तम् । तत्र सञ्चितविविधकर्मवतां तज्जन्मिन श्रुभमनुतिष्ठता-मन्तकाले पापकर्मजा वा यद्यश्रुभा गितः, ताद्यविधानामेवाऽश्रुभमनु-तिष्ठतां च तादृशी श्रुमा गितस्तदोत्कान्तिनां का वा गितर्भविदिति-चेत् । उत्कान्त्यव्यविद्वतकाले मत्यनुगुणैव गितर्भवितुर्भदृतीत्यवेदि । अथ "पापः पापेन कर्मणा पुण्यः पुण्येन" इत्यादिश्रुतेस्तत्राऽपि तज्ज-नमकृतकर्माऽनुसारत एव गितर्भवेन्न मत्यनुसारेसैति चेत् "तदेव सक्तः सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषिक्षमस्य" इति श्रुतेरासिक्न-विषय एव गितप्रतिपादकरवात् । या मितरन्ते सा गितरस्येति—

यं यं वाऽपि रमरन्भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् ।
तं तमेवेति कौन्तेय सदा तद्भावमावितः ॥ (अ०-८-६)
इति भगवडुक्तरेपि शारीराऽवसानसमयोद्बुद्धवासनात एव
तदानीं फललाभ इति मतिपादकत्वात् । भरताऽऽदेक्तथैव फलदर्शनाचाऽन्तकालभवमत्यनुगुणैव गतिर्भवेन्न कर्माऽनुसारिणो । अथाऽस्तु
मत्यनुगुणैव गतिरिति । साऽपि मतिः फलोन्गुस्ककर्माधीनैव,
न तु सन्ततस्मरणाऽऽदिलज्ञणदृष्टसामग्रोमात्राऽऽयत्ताऽपि । तथाहि ।
बहुविधकर्मग्रु यस्य कर्मणो यादशो विपाको भावी तदनुगुणवासनाया

एवोद्रमो भिवतुमर्हति । " ततस्तद्विपाकाऽनुगुणानामेवाऽभिव्यक्ति-र्वाप्तनानाम् " इत्यादिना सूत्रनिकरेण शास्त्रकृद्भिस्तथैव व्यव-स्थापनात् ।

सद्दर्श चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानिष् । प्रकृतिं यान्ति भृतानि निग्रहः किं करिष्यति ॥ (भ० गी०३-३३)

इति भगबद्वचनस्य च पुरुषस्वतन्त्रयस्तनिवतेनेन कर्ममय-प्रक्रत्यधीनताबोधकत्वादिति चैत्सत्यम् । फलोन्मुखकर्मणेव सन्त-तस्मरणाऽऽसक्त्यादिन्म तन्मात्रहेतुभूतादृष्टलेशेन च वासनोद्गमो भवितुमर्हत्येव । 'तस्मात्सर्वेषु कालेषु मामनुस्मर युध्य च' (भ० ग० ८-७) इति वचसो 'यं यं वापि स्मरन्' (भ०गो० ८-६) इत्यादि वचसः —

> इन्द्रियस्येन्द्रियसार्थे रागद्वेषौ व्यवस्थितौ । तयोर्ने वशमागच्छेत्तौ द्यस्य परिपन्थिनौ ॥ (भ०गो० ३-२४)

इति वचसश्च कर्माऽनधीनपुरुषप्रयत्नमात्रसाध्यसन्ततस्मरणा-सक्त्यादिस्चकत्वान्फलोन्मुखकर्मान्यतिरेकेणाऽपि वासनोद्गमाऽभ्युप-गमे वाधकाऽभावात् । श्रीरामसंग्रामे फलोन्मुखतादशकर्माभावेऽपि शरीराऽवसानसमयभवभयजनितरामानुसन्धानेन दृष्टसामग्रीभवेन रक्षसां सम्रद्धारस्य मानसिद्धत्वात् । यथाकथंचिद्प्यवसानसमय-भगवदनुसन्धानस्य पुरुवार्थहेतुत्वेनावक्याभ्युपेयत्वात् ।

हरिर्हरति पापानि दुष्टचित्तेरपि स्मृतः । ऋनिच्छयाऽपि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावकः ॥

#### इत्यादिसमृतेरिति दिक्।

नन्वेवं तर्हि सन्ततानुष्ठितभगवद्भजनस्यापि पुरुषस्य दृष्ट-सामग्र्या इव दुष्टप्रारब्धस्यापि दुर्वासनोद्घोधकत्वस्य संभवात्तदुद्बुद्धदु-र्वासनामाहात्म्यादनुद्धारप्रसङ्गो दुर्वारः । श्रृयते च भरतस्य राजर्षेः । तथाचावसानसमयभवस्मरणस्य प्रारब्धायत्तत्वसंभवेनेदानीन्त-नानामन्तकालभवदुर्वासनोद्गमशङ्कयानाश्वासप्रसङ्गो दुर्वार इति चैत्। बहुतरोपदेशेऽपि सद्सद्भ्यासाऽप्रवृत्तेरनुपदेशेऽपि तत्र प्रवृत्तेवि-लक्षणे एव केचित संचितसदसत्कर्मणा वासनाप्रवर्तके भवतः । बहुतरोपदेशेऽपि सदसदभ्यासाप्रवृत्तिर्बलवत्ताप्रतिबन्धकाद्वा भवतीति निर्णेयम् । एवञ्च प्रतिबन्धकाभावे सति प्रवर्तककमौन्मुख्याभावेऽपि बहतरोपदेशादिभेदेन सदसदभ्यासो भवेत् । तथा च प्रतिबन्ध-काऽभावे सति सत्पुरुषोपदेशभगवदनुचिन्तनेन सन्ततभवेन बल-वत्तरविरुद्धकर्मणामप्यभिभवादवसानकालभवेन सर्वविरुद्धकर्मणां विनाशादवसानकालारपूर्व विरुद्धप्रारब्धस्याभिभवेन विरुद्धदासना-नुन्मेवादन्तकाले सत्स्मरणं भवेन्न वेति नैवानाश्वासः कार्यः । प्रतिबन्धकाभावे सति जायमानं भगवदनुचिन्तनमसत्संगत्यादि-दृष्टसामग्रीसंभवा दुर्वासना तु नामिभावयति न वा नाशयति । अत एव भरतस्य विपरोत्तफलमसत्संगव्यधीनासद्वासनायत्तं श्रुयते एवश्च भरतादावसद्वासना संगत्यधीना न प्रारब्धाऽधीनेति प्रारब्धा-यत्तासद्वासनोद्रममाशङ्कय नैवानाश्वासो विधेयः । तथा च पुरुषेण भगविचन्तनपरेण दृष्टद्वारा प्राप्यमाणासत्सङ्गतिः परिहार्येव, अस-त्सङ्गतिर्बलवत्तरप्रारब्धेन संभाव्यमानाऽपि सत्संगत्यान्ते सदसद्विवे-

चनेन भगविचन्तनरूपेण दृष्टप्रयत्नवाहुल्ये सित विरुद्धकर्मामिभवा-त्तत एव सुपरिहारा भवेत् । एवश्च दृष्टप्रयत्नः सिद्विषयोऽवश्यं सत्संग-त्या संपादनीय एव, सत्कर्मपक्षपातिसत्वंशिष्य प्रवहत्वेन दृष्टिविधया संपाद्यमानसत्संगत्यधीनसत्वोत्कर्षेण भगविचन्तनाभिष्टद्धचा निरुक्त-दिशा सिद्वितसङ्कत्यादेरिप निवारणसंभवात् ।

अत्राऽयं विभागः । स्तत्वं स्वभावत एवेच्छापूर्वकमनिच्छापूर्वकं वा बलवत्, इच्छाधीनन्तु सुतरामेव बलवत्। अनिच्छाऽऽयत्त-भगवन्नामाऽऽदिवशेनाऽप्यजामिलादेः समुद्धारदर्शनेनेच्छाधीनसत्वे वलोत्कर्षीचित्यात् । दुष्कर्म तु सत्वाधीनभगविचन्तनादिना यथायो-गमभिभाव्यं नाक्ष्यञ्च । तमोरूपत्वाद्दुष्कर्मणः । यथा हि इच्छाऽनि-च्छाभ्यामासक्त्यनासक्तिभ्यां च सुकृतदुष्कृतयोस्तारतम्यमस्त्येव, "यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति" इति वचनात् । इच्छानिच्छाकृतपाषप्रायश्चित्तगौरवलाघवदर्शनाच । एवं सुकृतड्यकृतयोर्ड्यकृतमतिदुर्वलम् , सुकृतन्तु प्रवलमेव । दुष्कृतस्यापरोक्षज्ञानमात्रनाञ्यतया सुकृतस्यापरोक्षज्ञानासंश्लेषयता "तद्धिगम उत्तरपूर्शघयोरश्लेषविनाञ्जो तद्दर्शनात्" 'इतरस्याप्येव-मसंश्लेषपाते तु '' ( ब्र॰ स्र० ४, १, १३-१४ ) इत्यादिस्त्रतो बोधनात् । दुक्कृतस्य सद्वासनासम्रद्भृतभगवन्नामाऽऽदिस्म**ः** रणनाव्यतयाजामिलोपाख्यानादिना सुकृतस्यासद्वासनासंभूतस्मरणा-मिभाव्यत्वेन 'न हि कल्याणकृत्कश्चित्' (भ०गी० ६-४०) इत्यादि-वचनेन भरतोपाल्यानेन च स्पष्टं बोधनात् । एवं सदसद्वासनयोः सदसदनुस्मार्गे सुकृतदुष्कृतकर्मविशेषफलौन्मुख्यायत्ते अत्यभ्यासायत्ते वा दत्तफलकर्मलेशायत्ते वा । तत्र दृष्टसामग्रीतो मुहुर्मुहुर्भ्यासेन इटतरवासनासमर्जने तु सदसद्वा कर्म फलोन्मुखमपि न स्वानुकुलवासनामुन्मेषयेत् । दृढतराभ्यासायत्तवासनायाः फलो-न्मुखसदसत्कर्मप्रतिकूलायास्तत्प्रतिबन्धकखरूपत्वात् । एतं चायासा-धीनासद्वासना चरमसमयगता फलोन्मु स्मप्यसत्कर्म यथायोगम-भिभावयेन्नाशयेद्वा । तथाहि । षड्विधं कर्म-केवलसान्विकं, सान्विकराजसं, सान्विकतामसं, राजसं, राजसतामसं, तामसं चेति । तत्र केवलसाचिकं भगवद्भचानादि, निःशेषं सकल-पापहरम् । सान्विकराजसं हिंसारहितकायक्केशाऽऽदि सन्ध्यादिकर्म प्रायेण दुष्कर्मविशेषहरम् । सान्त्रिकतामसं — हिंसासहितनित्यकर्म पाप-संबल्तिं पापविशेषहरम् । राजसं-हिंसारहितं काम्यं, कर्मफलभोगानु-कूलचित्तनैर्मल्यकरं न पापहरम् । राजसतामसं-हिंसासमेतं काम्यं, भोगानुकलचित्तनैर्मल्याधायकमपि दुः खसंवितितसुलाधायकम् । केवलं तामसं-ज्ञास्त्रनिषेधलचणं हिंसारहितं हिंसासमेतं च दुःखेकसाधनं चित्तकालुष्यकरम् । प्रायश्चित्तं च त्रिविधम् । सान्विकराजसं सान्विक-तामसं केवलसास्त्रिकं चेति । सान्विकराजसं हिंसारहितं कायक्केशादि-मत्पूर्वोवात्तिद्वितीयकर्मण्यन्तर्भृतम् । सान्विकतामसं हिंसासमेतं पापहरं तृतीये कर्मण्यन्तर्भृतम् । केवलसान्विकं भगवद्धयानादिलक्षणं प्रथमे कर्मण्यन्तर्भृतमितिनातिरेकशङ्का । एवश्राऽभ्यासाऽघीना तावदसद्वा-सना फलोन्सुखमपि सत्कर्माभिभावयितुमिष्टे न नाशयितुम्, 'सदा तद्भाव भावितः' (भ ॰ गी॰ ⊏-६) 'न हि कल्याणकृत्कश्चित्'(भ ॰ गी॰ ६-४०) इत्यादिवचनेनासद्वासनायाः सत्कर्मनाशकत्वाभावावधारणात् । एवं सत्संगतिकरासत्संगतित्यागपरवचनमहिम्ना दृढतराभ्यासजनिते सद-सद्वासने अवसानसमयात्रभवे अपि स्वविरुद्धे कर्मणी फलोन्मुखे अपि यथायोगमभिभावयत एव । तत्रापि भगवद् नुचिन्तनजनितवासना त्ववसानसमयभवाष्यसत्कर्भ खगतदार्ह्यतारतम्येनाभिभावयेन्नाशयेच। तथैव प्रमाणिनकरैरवगयात् । एवं यद्यवसानकाले सत्कर्म फलोन्मुखं सत्स्मरगोन संबलितं, यदिवाऽसत्कर्म फलोन्मुखं सद्सत्स्मरणसंबलितं तर्हि तत्र सत्कलमसत्करं चातिपुष्टमेव । यदा तु कर्मस्मर्गो विजा-तीये तर्हि तत्रासत्स्मरणमवसानकालभवं सत्कर्माऽभिभाव्य स्वीयं फलमेत्र दद्यात् । अवसानकालभवसत्स्मरणन्तु भगवदनुचिन्तनदा-र्ढ्यभवं यथाकथंचिदि वा जातमसत्कर्म सर्वमिप नाशय-त्स्वयं फलदं सत्तत्कर्माप्यपरमभिन्यञ्जयेत । इन्द्रादिरमरणन्त फलोन्म्रलमप्यसत्कर्माभिभाव्य सत्कर्म व्यञ्जयेत्स्वयं च स्वज्ञक्तय-नुरूपं फलदं भवेत् । न तु तत्राऽप्तत्कर्म विनाशयेत् । अस-स्कर्मांभिभृतं कालान्तरे फलदं तत्रेति विवेकः । तत्रावसानसमये सद्दशादृष्टचिन्तादिजनितं सदसद्रथेरमरणं समयस्वाभाव्यादतिप्रवलं सत्सत्वरं खानुरूपमेव फलं प्रयच्छेत् । फलोन्मुखकर्मान्तरन्तु खय-मनष्टं चैत्पश्चादेव फलदमिति तत्वम् । अत्र 'सदा तद्भावभावितः' (भ॰ गी० द-६) 'तस्मात्सर्वेषु कालेषु' (भ॰ गी० ८-७) निदें शाद्वासनादार्ट्यमदृष्टसदृशदर्शनाद्यायत्तस्मरणं दृढमनुपेनाऽऽत्मकं निवारयेदितिस्चितम् । एवं च सद्वासनादार्ढ्यं दृष्टसामग्रीतो यत्नविशेषेण संपादनीयमेव, शुभमात्मन इच्छतो मतुष्ययत्नस्य प्रारब्धापेचयापि परिणतौ बलवन्बात् । केवलादृष्ट एव

भारानिश्चेपानौचित्यात् । 'दैवं पुरुषकारश्च' इति वचनात् । इतरथा कर्मवशादेव फलं भवतीति लौकिकयत्नवोधकशास्त्रस्य पित्रादीना-माचार्याणां च वालकशिक्षणादौ हिताहितविभागेनोपदेशप्रवृत्तेश्चानर्थक्यमेव स्यात् । एवं मनुजस्य प्रवृत्तौ ज्ञानायत्तं स्वातन्त्र्यमपि कर्मानधीनं स्वीकरणीयमेव । इतरथा प्रारव्धायत्तमेव पश्चादिवन्मनुष्यप्रवर्तनमिति पश्चादिवदेवानधिकारात्पापपुण्यारपर्शमसङ्गात्, पापपुण्यप्रायश्चित्तादि शास्त्रं निष्फलमेव स्थादिति सर्वव्यवहार्यकार्येपन वर्णाश्रमादिनिस्त्रल्यवहारो लुप्येत । तस्मात् पुरुषस्य कर्मानायत्तमिष स्वातन्त्र्यं लेशतो ज्ञानद्वारापरमेश्वरदवङ्गीकरणोयम् । एवं च कर्माथोनप्रवृत्तिसंभवात्पुरुषप्रयत्नेन सत्संगत्या सत्कर्मादि प्रवृत्तिसंभवात्पुरुषप्रयत्नेन सत्संगत्या सत्कर्मादि-प्रवृत्तिस्तरकर्माईिन्वृत्तिश्च घटत एव । मनुष्यादौ ज्ञानद्वारेश्वरेण स्वातन्त्र्यनियमनात् ।

'ईश्वरप्रेरितो गच्छैत्स्वर्गं वा श्वश्रमेव वा' ''एष एव साधु कर्म कारयित''इत्यादिवचनन्तु साध्वसाधुकर्मद्वारा परमेश्वरायक्तत्ववोधकम्। ह्वानद्वारा पुरुषाधोनप्रवृत्त्यतिरिक्तविषये कर्मेश्वरप्राधान्यपरं धर्मान्ध्रम्प्रायिश्वत्तादिपरशास्त्रस्य कर्मेश्वरायक्तव्यस्त्रश्च प्रामाण्येन व्यवस्थाकरणीचित्यत् । तत्र पुरुषस्य ज्ञानद्वारा कर्माऽन्तरार्थं प्रवृत्तस्य मध्येऽकस्मादिष्टानिष्टप्राप्तिदर्शनेन तत्र कर्मेश्वरप्राधान्यमभ्युपेयम् । एवं च ज्ञानायत्तप्रवृत्त्यये पुरुषस्यातन्त्रयफललामालाभविपरीतफललाभादिकं सर्वमिष कर्मेश्वरायत्तम् । एवं च ज्ञानद्वारकप्रवृत्त्याश्रयणेन धर्माधर्मप्रायिश्वत्तादिशास्त्रप्रामाण्यं सिद्धं भवति ।
अत्रैवं सति प्रयोजनान्तराऽर्थं प्रवृत्तस्य पुरुषस्य मध्य ज्ञानदरालिक-

क्रियाविशेषेण महापुण्यपायलाभपरं प्रमाणं तत्पापप्रायश्चित्तपरं वचनं च पुण्यपापविभागज्ञानद्वारकप्रशृत्तिस्वातन्त्र्याधिकारायत्तम् । अत एव ज्ञानद्वारकप्रशृत्तिस्थल इव न फलाधिक्यम् । अत एव च तत्र पापप्रायश्चित्रमत्र स्वल्पमेवाम्नातं संगतं भवतीति दिक् ॥२६॥

महापातिकनामि भगवत्परायणतायां कथिता दिव्यमार्श्गितिः संभवित न वेति सन्देहे, नेति प्राप्तम् । "यमेवैष वृद्धते तेन लभ्यस्त-स्यैष आत्मा विवृणुते तन् रवाम्" (क० उ० २-२३) इत्यनेन भक्तानुषक्रम्य—

नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नसमाहितः । नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात् ॥ इत्यादिश्रुत्या

श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे यस्ते उछङ्घय वर्तते । आज्ञोच्छेदी मम द्वेषी मद्भक्षोऽपि न मे प्रियः ॥ इत्यादिस्मृत्या च शुद्धात्मनामेव भगवत्परायणानां तथागतिज्ञा-पनादित्यत आह-

#### महापातिकनान्त्वातीं ॥२७॥

पहापातिकनान्त्वित । तुशब्दः शङ्कानिरासार्थः । महापात-किनाम् आत्यन्तिकपतनहेत्वगम्यागमनाऽदिपापपराणां, आतीं-अनु-तापोऽयत्निसद्धेः । नामश्रवणर्कार्तनादिरूपभक्तौ सत्यां कथिता दिव्य-गतिर्भवत्येवेति शेषः ।

कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम् ॥ अपि चेत्सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक् । साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग्व्यवसितो हि सः ॥ क्षित्रं भवति धर्माऽऽत्मा शश्चच्छान्ति निगच्छति । कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणक्यति ॥ ( भ०गी० ९-२०-३१ )

महायातकयुक्तोऽपि ध्यायन्निमिषमच्युतम् । भ्र्यस्तपस्वी भवति पङ्क्तिपावनपावनः ॥ इत्यादिप्रमाणादिति भावः। 'नाविरतः'इतिवाक्यन्त्वनत्नुतप्तविषयं बोध्यम् । अजुनापस्तु पुनः पुनः पापचिकीर्षाप्रतिवन्धको ग्राद्यः ।

नैकान्तिकन्तद्विहितेऽपि निष्कृते मनः पुनर्भावति चैदसत्पथे।

इत्यादिना तथाऽनगमादित्यास्तां विस्तरः । पातिकेनामिति विद्याय महापातिकनामिति कथनन्तु उपपातिकनामनुतप्तानां केष्ठिति-कन्यायेन तद्गतिलामाय । भगवतो वादरायणस्यापीदमेवाभिप्रेतम्, "उपपूर्वमि त्वेके भावमशनवत्त्वज्ञम्" (वे.स्. ३-४-४२) इति स्र्रेण परमते स्वधर्मप्रव्रज्याऽऽदिच्युतस्य यतिप्रभृतेरुपपातिकेत्वमङ्गीकृत्य प्रायिश्वत्तमिच्छता स्वमते महापातिकेत्वेऽपि भजनाऽऽदिना शुद्धि- झापनात् । अन्यथोदाहृतशुद्धिवाक्यविरोधः स्यादित्यास्तां विस्तरः । केचित्तु आर्तिनिमित्तप्रायश्चित्तस्थानीय एव कीर्तनादावेवाधिकारो महापातिकनां न ज्ञानादावित्यर्थ इत्यादुः ॥ २७ ॥

किमार्तिभक्तिमात्रेणैव सा गतिः, उत परभक्तौ सत्यामेव सेति सन्देहे—आर्तिभक्त्यैव सेति प्राप्तम् । 'ध्यायन्क्वते यजन्यज्ञैस्रेतायां द्वापरेऽर्चयन्। यदामोति तदामोति'हत्यादिना ध्यानाऽऽदिलम्यफलस्य नामकीर्तनादितोऽपि प्रतिपादनादिति प्राप्त आह—

# सैकान्तभावे गीताऽर्थपत्यभिज्ञानात् ॥ २८ ॥

सेति । सा-दिव्यगतिः एकान्तभावे-एकान्तभक्तौ परभक्तौ सत्यामेव संभवति, क्रुतः गीताऽर्थप्रत्यभिज्ञानात् —गीताऽर्थस्य-''ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति'' इत्यादिना कथिताऽर्थस्य गीतायां—

> तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः । गच्छन्स्यपुनराष्ट्रत्तिं ज्ञाननिर्धृतकल्मषाः ॥

(भ० गी० ५-१७)

इत्यादिना प्रत्यभिज्ञानात् । तद्वदेव ज्ञानपूर्वकप्रेम्णामृतत्व-कथनात् । यथा चैतत्तथोक्तमधस्तात् । 'सैकान्तभावः' इति प्रथमान्त-पाठे तु ननु ज्ञानेनैव सकलपापनिष्ठ्यौ श्रुतिस्मृतिस्रृत्रसिद्धायामार्तेर-पेक्षायां मानाभावात्कथमार्तावित्युक्तन्तत्राऽऽह—सैकान्तेति । भवेदिति श्रेवः । अयमर्थः—मुमुज्जुर्ज्ञान्येव न भवेत्सैकान्तभावोऽपि ''आप्रा-यणात्तत्रापि हि दृष्टम्" (वे. सू. ४-१-१२) इतिस्चित्रेनैकान्तेनान्यभि-चित्तेन भावेनापि सहितो भवेत् । कुतः गोताऽर्थप्रत्यभिज्ञानात् । गीतार्थस्यैवं विधस्य 'सर्वधर्मान्पित्त्यन्य' (भ. गी.१८-६६) इत्युक्तस्य प्रत्यभिज्ञानश्रवणात् । यथा नारायणीये—

> महोपनिषदो वेदास्ते विद्राः सम्यगास्थिताः । यजन्ति विधिमास्थाय ये चापि यतिधर्मिणः ।।

ततो विशिष्टं जानामि गतिमेकान्तिनां नृणाम् । केनैष धर्मः कथितो देवेन ऋषिणाऽथवा ॥

इतिप्रक्ष्ने प्रत्युत्तरम्—

सम्रुपोर्देष्वनिकेषु क्रुरुपाण्डवसेनयोः । अर्जुने विमनस्के वै गीता भगवता स्वयम् ॥

( भार०शां० ३४८, ६-८ ) इति ।

तसाङ्कः संरेव प्रस्थत्वात्तदपेत्वाया आवश्यकः तम् । तत्राऽपि त्राप्ताप्राप्तविवेकरीत्या प्रेम्णः फलत्वान्नामग्रहणादिलत्वणार्तभक्तरेव तत्रोपयोग इत्यभिग्रेत्यात्र तथोक्तमिति संनेषः ।

परे तु एकान्तमाव इति पूर्वोक्त एकान्तमावः सा परा-भक्तिरेव कुतः गीतार्थस्य प्रत्यभिज्ञानात् । एकान्तिनां विशिष्टगति-रूपो धर्मः केन कथित इति प्रश्ने गीतायां भगवता कथितमिति कथ-नात्, एकान्तिनां भक्तानां दिव्या गतिरित्यर्थोऽवगतः, गीतायां परभक्तरेव बहुधोक्तेः । तस्माद्भक्तिरेव एकान्तभाव इति भाव इत्यर्थमाहः ॥ २ = ॥

अतस्ताम्रत्पाद्यैव सर्वेषाम्रपायानां श्रेष्ठचम् । अन्यथा व्यर्थत्व-मेवेत्याशयवानाह-—

परां कृत्वैव सर्वेषां तथा ह्याह ॥ २९ ॥

परामिति । सर्वेषां-ज्ञानान्तानां धर्माणां, परां कृत्वैव-परमेश्वरे परानुरक्तिरूपां परां भक्तिम्रत्पाद्यैव, श्रैष्ट्यं नान्यथेति शेषः । कुतः हि-यसात्, तथाऽऽह भगवान्वादरायणः-- धर्मः स्वनुष्टितः पुंसां विश्वक्सेनकथासु यः । नोत्पादयेद्यदि रतिं श्रम एव हि केवलम् ॥(भाग०१-२-८) दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेयोभिविविधैश्वान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते ॥

(भाग० १२-४७-२४)

न द्यतोऽन्यः शिवः पन्था विश्वतः संस्तृताविह । वासुदेवे भगवति भक्तियोगो यतो भवेत् ॥ इत्यादि । ( भाग०२-२-३३ )

किचित्तु परां कृत्वैव मोक्ष उपयोग इत्यर्थमाहुः । तन्न सम्यक् । फलमक्त्यवस्थायां मोक्षाकाङ्चाविरहात् । उप-पन्नश्च प्रेमभक्तानां मोक्षाकाङ्चाविरहः, भगवत्येवासक्तत्वात् । एतावती कृतो भगवत्यासिकिरिति चेत्, परमानन्दरूपत्वादिति कलय । ननु यद्यपि निर्गुणस्येव सगुणस्याऽपि परमानन्दरूपता प्राङ्गिरूपिता, तथापि सा माययावृतेति कथं स्फुरेत् । अस्फुरणे च कथं भगवद्गुग्रहतस्तत्ववोधादावरणनाशतस्तथेति । कथमन्यथा भगवन्निष्टस्य प्रेमभक्तस्य मोच्चेऽप्याकाङ्चाविरहः—

> न पारमेष्ट्यं न महेन्द्रिघिष्ण्यं न सार्वभौमं न रसाऽऽघिपत्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यर्पितात्मेच्छति मद्दिनाऽन्यत् ।।

> > (भाग०११-१४-१४)

इत्यादिना श्र्यमाणः संपद्येत । ननु तथापि प्रत्यगभेदांऽशाव-रणशक्तिनाशः कथम् ?। रागरूपप्रेमभक्तेर्म् तिपरिच्छेद स्फूर्तेथ सन्वादितिचेत् । भगवद्नुग्रहतस्तस्या अपि नाशसंभवादित्यवेहि । ' न वासुदेवभक्तानामशुभं विद्यते क्रचित्' इतिस्मृतेः । अत एव ज्ञानमार्गो भक्तिमार्गश्चेति मोक्षमार्गद्वयम् । अत एव च होमप्रकरणे अनुदितहोमनिन्दावत् गीतासु भक्तिप्रस्तावे निर्गुणनिष्ठा निन्धते ।

> मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ॥ ये त्वचरमनिर्देश्यमन्यक्तं पर्श्वपासते। सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचतं भूत्रम्।। सन्नियम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समबुद्धयः। ते प्राप्तुवन्ति मामेव सर्वभ्रतहिते रताः ॥ क्लेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसाम् अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहबद्भिरवाप्यते ।। ( भ० गो० १२,२-५) इति।

ननु कथं मार्गद्वयमेव-

साङ्ख्येन सर्वभावानां प्रतिलोमाऽनुलोमतः। भवाष्ययावनुध्यायेन्मनो यावत्त्रसीदति ॥ निर्विण्णस्य विरक्तस्य पुरुषस्योक्तवेदिनः । मनस्त्यज्यति दौरात्म्यं चिन्तितस्याऽनुचिन्तया ॥ यमादिभियोंगपथैरान्वीत्तिक्या च विद्यया । ममाऽचोंपासनाभिर्वा नान्यैयोंग्यं स्मरेन्मनः ॥

( भाग० ११,२०,२२-२५ )

इत्यादौ सर्वत्र रतत्वस्य वैद्यख्यपिरहाराय यथाकथंचित्साम्यु-ख्यमात्रं कर्तव्यत्वेनावगम्यते । तच त्रिधा । निविशेषरूपस्य तदीय-ब्रह्माख्याविर्मावस्य ज्ञानरूपम्, सिवशेषरूपस्य च तदीयमगवदाद्या-ख्याविर्मावस्य भक्तिरूपमिति इयम् । तृतोयश्च तस्य इयस्यैव द्वारं कर्मार्षणरूपमिति । तदेतत्रयं पुरुषयोग्यताभेदेन व्यवस्थापियतुं सामान्यतो ज्ञानकर्मभक्तीनामेवोपायत्वं नान्येपामित्यनुवदित भग-वानेकादशे—

> योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयो विधित्तया । ज्ञानंकर्म च भक्तिश्च नोपायोऽन्योऽस्ति कर्हिचित्।।

(भाग० ११-२०-६) इति ।

मन एकत्र संयुज्याञ्जितश्वासो जितासनः । वैराग्याभ्यासयोगेन श्रियमाणमतन्द्रितः ॥

( भाग० ११-७-११ )

इति चतुर्थोऽपि मार्गोऽष्टाङ्गयोगाख्योऽवगम्यत इति चेत्सत्यम् । तथापि कर्मयोगमार्गयोरन्तःकरणप्रसादद्वारा ज्ञानभक्तयोरेवोपयोगा-ज्ञानं मक्तिश्चेति द्वावेव मोक्षमार्गौ । विभिन्नखरूपफलसाधनाधिका-रिकत्वात् । तथाहि । बुद्धयवान्तरजातिर्ज्ञानम् । रागाऽवान्तरजाति-भेक्तिः । सकलानर्थम्लाज्ञाननिष्टत्तिर्ज्ञानफलम् । ब्रह्मावाप्तिर्भक्तिफ-लम् । तत्त्वमस्यादिवाक्यं ज्ञानसाधनम् । भगवद्गुणगरिमग्रथनरूप- ग्रन्थश्रवणादिकं भक्तिसाधनम् । ब्रह्मविद्यायां साधनचतुष्टयसम्पन्नस्त्यक्तसंसारोऽधिकारी, भक्तावतादृशोऽपीति प्रागेवोक्तम् । तस्मात्सिद्धं मोक्षे मार्गद्वयमेवेत्यास्माकीनः पन्थाः। 'यत्तु द्रवीभावानपेक्षाद्वितीयात्ममात्रगोचरा निर्विकल्पकमनोष्ट्रतिब्रह्मविद्या ज्ञानम् । द्रवीभावपूर्विका मनसो भगवदाकारता सविकल्पकष्टतिरूपा भक्तिः । तथा च भक्तिः ज्ञानावान्तरजातिरेव, तत्र ज्ञानफः मोचः, भक्तिफलन्तु विचारयोग-योरिव ज्ञानमेव । इयांस्तु विशेषः। विचारे साधनचतुष्टयसम्पन्न एवाधिकारो भक्तियोगयोस्तु सर्वोऽपि जन इति । अत एव गीतायाम्—

अमानित्वमदिम्भित्वमिहिंसा क्षान्तिरार्जवम् ।
आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मिविनिग्रहः ॥
इन्द्रियाऽर्थेषु वैराग्यमनहङ्कार एव च ।
जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् ॥
असक्तिरनिभव्दन्नः पुत्रदारगृहादिषु ।
नित्यं च समचित्तत्विमिष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥
मिय चाऽनन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी ।
विविक्तदेशसेवित्वमरितर्जनमंसदि ॥
अध्यात्मज्ञानित्यत्वं तत्वज्ञानार्थदर्शनम् ।
एतज्ज्ञानिमितिग्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ॥
(भ०गी० १३,७-११)

इत्यादिना भक्तियोगादिमार्गं ज्ञानमार्गेऽन्तर्भावयता भगवता-मद्भक्त एतद्विज्ञाय मद्भावायोपपद्यते । ( भ० गी० १३-१८) इत्युत्तरत्र ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वम्रुक्तम् [। तस्माद्ज्ञानयोग एत्रैको मोक्षमार्ग इति । तिबन्त्यम् । साध्यसाधनमिक्तमेदेन व्यव-स्थाया उपपादितत्वात्फलभक्ते रागावान्तरज्ञातित्वव्यवस्थापनादस्स-दुक्तरेव प्रामाणिकत्वात् । सूत्रक्रन्मते तु भक्तियोग एवैको मोक्ष-मार्गः । ज्ञानन्तु भक्तिसाधनमेव, न मार्गाऽन्तरम् । अङ्गाङ्गिनो-विभिन्नमार्गत्वासम्भवादिति । वस्तुतः फलमिक्तनं साधनम् । किन्तु स्वतः पुमर्थस्यैव मोज्ञमिप तृणीकरोति । तदुक्तन्तन्त्रे —

हरिभक्तेर्महादेव्याः सर्वा स्रक्त्यादिसिद्धयः । स्रक्तयश्राद्भुतास्तस्याश्रेष्टिकावदनुत्रताः ॥ इति ॥ अत एवाहुर्वृद्धा अपि—

मनागेव प्ररूढायां हृद्ये भगवद्रतौ । पुरुषार्थास्तु चत्वारस्तृणायन्ते समन्ततः ॥ इति ॥ अत एवात्र तस्याः परत्वमुपवर्णितम् । तत्राङ्गानि कथितानि निवन्धे यथा—

> गुरुपादाश्रयस्त्वस्मादीश्चदीचादिशिचणम् । विश्रम्भेण गुरोः सेवा साधुवर्त्मानुवर्तनम् ॥ सद्धर्भपृच्छा भोगादित्यागो भगवतः कृते । तत्तत्व्वेत्रे निवासोऽथ गङ्गादेरिप सन्निधो ॥ व्यवहारेषु सर्वेषु यावदर्थानुवर्तनम् । एकादस्यादिसन्मानो देवत्रतनिवेवणम् ॥ सङ्गत्यागो विद्रेण भगवदिशुस्वैर्जनैः । बहुग्रन्थमहारम्भशिष्यादीनामसङ्ग्रहः ॥

अन्यदेवानवज्ञा च भृतानुद्देगदायिता । ईशतद्भक्तविद्देपविनिन्दाद्यसिहिष्णुता ॥ धृतिस्तद्देवचिह्वानां तदीयानां च सेवनम् । व्यवहारेऽप्यकार्पण्यं शोकाऽद्यवशवर्तिता ॥ अपराधवर्जनं तद्वत्तन्नामश्रवणादिकम् । सर्वथा शरणाऽंऽपत्तिरङ्गान्येतानि पालयेत् ॥

तत्र गुरुपादाश्रयो यथा--

तस्माद्गुरुं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमम् । शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपञ्चमाऽऽश्रयम् ॥

(भाग० ११-३-२१)

ईशदीक्षाशिचणम् । यथा--

तत्र भागवतान्धर्माञ्छिक्षेद्गुर्वात्मदैवतः । अमाययाऽनुष्टुत्त्यायैस्तुष्येदात्मात्मदो हरिः।।

(भाग० ११-३-२२)

विश्रम्भेण गुरोः सेवा यथा--

आचार्यं मां विज्ञानीयान्नावमन्येत कहिंचित्। न मर्त्यबुद्धचाऽस्र्येत सर्वदेवमयो गुरुः॥ .(भाग०१७-१७-२७)

साधुनर्त्मानुवर्तनं यथा स्क्रान्दे— स मृग्यः श्रेयसां हेतुः पन्थाः सन्तापवर्जितः । अनवाप्तश्रमं पूर्वे येन सन्तः प्रतस्थिरे ॥ सद्धर्मपृच्छा यथा नारदीये-

अचिरादेव सर्वार्थः सिध्यत्येषामभीष्सितः। सद्धर्भस्यावबोधाय येषां निर्वन्धिनी मतिः॥

भगवतः कृते भोगादित्यागो यथा पाद्मे— हरिम्रुद्दिश्य भोग्यानि काले त्यक्तवतस्तव । विष्णुलोकस्थिता सम्पदलोला सा प्रतीयते ॥

तत्तत्क्षेत्रनिवासो यथा—

वैष्णवेष्यथ क्षेत्रेषु द्वारकामथुरादिषु ।
निवासो हरिभक्तानां हरिसायुज्यदो मतः ॥ इति ॥

तथा कौम्यें---

वसेदामरणं वित्रो वाराणस्यां समाहितः । सोऽपीश्वरप्रसादेन याति तत्परमं पदम् ॥ इति ॥

गङ्गानिवासो यथा महाभारते--

यत्र गङ्गा महाभाग स देशस्तत्तपोवनम् । सिद्धक्षेत्रं च तज्ज्ञेयं गङ्गातीरसमाश्रितम् ॥ तत्तीर्थसेवाधर्मात्मा मोक्षं प्राप्नोति मानवः । मरणे स्मरणं विष्णोर्यद्यप्यत्यन्तदुर्लभम् ॥ तद्य्यत्येन कालेन गङ्गां संसेच्य लभ्यते ॥ इति ॥

यानदर्शानुवर्तनं भगवद्गीतायाम्— शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नामोति किल्विषम् । ( ४-२१ ) एकाद्र्यादिसन्मानो यथा स्कान्दे—
सर्वपापश्चयकरं सर्वपुण्यविवर्धनम् ।
गोविन्दस्मृतिदन्नृणां यदेकादञ्यपोषणम् ॥
एवं श्रैवानां शिवरात्रिव्रतादिकमपि यथा लैक्के—
शिवरात्रिव्र तत्र शिवप्रीतिकरं स्मृतम् ।
यन्क्रत्वा पापराशिम्यो मुक्त्वा शिवपुरं व्रजेत् ॥ इति ॥
देवव्रतिषेवणं यथा श्रुतौ—

"शान्ता दान्ता उपरतास्तितिश्ववः समाहिता आत्मरतयः" इत्युपक्रम्य ''तस्माहेवानां व्रतमाचरन्नोङ्कारे परे ब्रह्मणि पर्यवसितो भवेत्" इति । भगवद्विमुखसङ्गत्यागो यथा कात्यायनसंहितायाम् —

> वरं हुतवहज्वालापज्जरान्तव्यवस्थितिः । न शौरिचित्तविम्रुखजनसंवादवैशसम् ॥

तथा हैङ्गे—

ईशभक्तिविहीना ये वश्चयन्त्यखिलाञ्चनान् । वर्जयेत्तान्प्रयत्नेन शिवसेवापरो म्रुनिः ॥

शिष्यग्रन्थाद्यसंग्रहो यथा सप्तमे--शिष्यान्नैवानुबध्नीयाद्रन्थान्नैवाभ्यसेद्वहून् । न च्याख्याम्रुपयुङ्जीतनारम्भानारभेत्कचित्॥

अन्यदेवानवज्ञा यथा पाड्मे∵− हरिरेव सदा ध्येयः सर्वदेवेश्वरेश्वरः । इतरे ब्रह्मरुद्राद्या नावज्ञेयाः कदाचन ।। इति । भूतानुद्वेगदायिता यथा भारते-

पितेव पुत्रं करुणो नोद्वेजयति यो जनम् । विद्युद्धस्य हृषीकेशस्तुर्णे तस्य प्रसीदति ।। इति।

ईशतद्भक्तविनिन्दाद्यसहिष्णुता यथा दशमे—

निन्दां भगवतः शृण्वंस्तत्परस्य जनस्य वा । ततो नाऽपैति यः सोऽपि यात्यधः सुकृताच्च्युतः ।।

( भाग० १०-७४-४० ) इति ।

धृतिस्तद्देवचिन्हानां यथा पाद्मे---

ये कण्ठलग्नतुलसीनलिनाचभाला

ये बाहुमूलपरिचिन्हितशङ्खचकाः ।

ये वा ललाटफलके लसद्र्ष्वपुण्ड्रा-

स्ते वैष्णवा भवनमाशु पवित्रयन्ति ॥

यथा वा लैङ्गे—

रुद्राचधारिणो ये च भस्मोद्भूतितविग्रहाः ।

नमःशिवायशब्दाश्च ते जगत्पावनाः स्मृताः॥ इति।

तदीयानां सेवनं यथैकादशे-

सात्विकान्येव सेवेत पुमानसत्विवृद्धये । इति ।

सात्विकानि भगवत्प्रतिपादकशास्त्राचारादीनि ।

व्यवहारेऽप्यकार्पण्यं यथा पाद्मे—

अलभ्ये वा विनष्टे वा भक्ष्याच्छादनसाधने । अविक्कवमतिर्भृत्वा हरिमेव घिषा स्मरेत् ॥ शोकाऽ चवशवतिंता यथा तत्रैव-

शोकामर्पाऽदिभिर्मावैराकान्तं यस्य मानसम् । कथन्तत्र मुक्कन्दस्य स्कूर्तिसंभावना भवेत् ॥

अपराधवर्जनं यथा वाराहे-

ममार्चनापराधा ये कीर्त्यन्ते बहुधेच्छया । वैष्णवेन सदा ते तु वर्जनीयाः प्रयत्नतः ।। इति । तन्नामश्रवणाऽदिकं व्याख्यातं प्राक् । सर्वथा शरणापत्तिर्यथा भगवद्गीतायाम्—

सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोचयिष्यामि मा शुचः ।।

(८-६६) इति

अस्याऽर्थः । सर्वेषां – वर्णानामाश्रमाणां देहेन्द्रियमनोबुद्धीनां च, धर्मान् — ब्राह्मणत्वाद्यभ्यासनिवन्धनानिन्नहोत्रादीन्सुखदुःखाऽऽ-दींश्च, परित्यज्य — निर्वेदाद्युपायैस्त्यक्त्वा, मां-सर्वेद्द्रवं सर्वशक्तिं सर्वेत्तान्तरं सोपाधि निरुषाधि वा परमात्मानमरूष्टंकरसमानन्द्द्रमं, एकं – केवलं, रारणं – शृणाति हिनस्त्यविद्याऽऽदीन् क्रेशानिति द्यरणमाश्रयः परायणं, व्रज — प्राप्तुहि मदेकाऽऽश्रितो भवेत्यर्थः । तदेकाऽऽश्रितत्वं — तत्न्वीनत्वं तत्प्रणिधानं वा । अथवा — सर्वान्धर्मान् श्रोतस्मातंन् , परित्यज्य-शरणत्वेन रक्षकत्वेनाऽऽहत्य, मां-भगवन्तं, एकं-रक्षितारं जानीहि इत्यर्थः । क्रमीणि विधिसिद्धवर्थं कार्याणि, विद्यसो मगवति कार्य इति भावः । अथवा — सर्वान्धर्मान् "व्रयो

1

धर्मस्कन्धाः" इत्याद्यक्तान् यज्ञाध्ययनब्रह्मचर्यतपञादीन् परि-त्यज्य-विधितस्त्यक्त्वा, मां-पुरुषोत्तमं चराऽखराऽतीतं, एकं-केवलं, भ्ररणं-सर्वाऽधिष्ठानं जानीहि इत्यर्थः । संन्यासपूर्वकस्यैव ताद्दशत-ज्ज्ञानस्य श्रुतिषु पुमर्थाहेतुत्वलाभात् । यथा—

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्वाः ।

ते ब्रह्मलोकंषु परान्तकाले

परामृतात्परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ (मुं.३-२-६) इति। अथवा सर्वान् धर्मान् वैधान् प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणान्, परित्यज्य-गोप्यादिवत्स्वरूपतस्त्यक्त्वा, मां-परमप्रेमास्पदं लीलानन्तविग्रहं. एकं-'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहं' इतिन्यायेन मुख्यं, शरणं-आश्रयं, व्रज-प्राप्तुहि । शरीरेण बुद्धचा प्रेम्णा वा । तत्र शरीरेख प्राप्तिस्तत्समर्प-णतः, बुद्ध्या तत्स्वरूपगुणचिन्तनतः, प्रेम्णा वर्णितयासदानन्दलब्ध्येति विवेकः । विधिमतिक्रस्याप्येवं तत्परायणानां भगवद्तुग्रहतः कृता-र्थता गोपीप्रभृतीनां पुराणेषु स्पष्टैव । "पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति"। "लीना ब्रह्मणि तत्परा योनिमुक्ताः" श्रुतिमिश्र ज्ञापितेति संचेपः । अथवा मयोत्यर्थे मामिति द्वितीयाऽऽ दरणान्मयि शरणं याहीत्यर्थः । शरणमित्यस्य क्रियाविशेवणत्वाच्छरणं यथा स्यात्तथा मां ब्रजेति वार्थः । शरणाभिन्नां प्रपत्ति कुर्विति यावत् । 'शरणन्त्वात्मनिच्चेपकार्पण्यं' इति वचनादात्मनिवेदनं दीनता च । आत्मशब्देन चात्र जीवः स्थूलग्रक्ष्मग्रारीरं वा । तत्र जीवस्य समर्पणं जीवत्वपरित्यागेन तस्मिन्नेकीकरणम् । ''तमेतमात्मानमोमिति त्रक्षणैकीकृत्य त्रक्ष चात्मनोमित्येकीकृत्य तदेकमजरममृतमोमित्यनुभूय तिस्मिन्नदं सर्वं त्रिशरोरमारोप्य तन्मयं हि तदेवेति संहरेदोम्''
इत्यादिश्रुत्या तस्य प्रणिधानत्वेनोक्तत्वात् । शरीरसमर्पणं गवादिसमर्पणवत्स्वसत्तात्यागो व्याख्यातः प्रागेव । दीनता कदाचित्कृपया
तत्सिन्निधौ तन्मूर्तिसिन्निधौ वा स्वस्यानुग्राह्यत्वज्ञापनिमत्यास्तां
विस्तरः ।

अत्रोपदेशस्य सर्वसाधारणत्वाद्वजेदिति वक्तव्ये व्रजेति कथन-मर्जुनस्योपस्थितत्वनिबन्धनम्।अत्र च 'अन्नं भ्रक्त्वैव तृष्यति' इत्यत्रेव हेतुत्वं क्वाप्रत्ययार्थः । सर्वधर्मपित्यागेन शरणं व्रजेत्यर्थः । तत्र सगुणशरणतोक्ता नारसिंहे—

> त्वां प्रयन्नोऽस्मि शरणं देवदेव जनार्दन । इति यः शरणं प्राप्तस्तंक्षेशादुद्धराम्यहम् ॥ इति । व्याख्याता निवन्धे—

तवाऽस्मीति वदन् वाचा तथैव मनसा विदन् । तत्स्थानमाश्रितस्तन्वा मोदते शरणागतः॥ इति ।

निर्गुणशरणता तु प्रपञ्चाभावेन स्वस्मिस्तज्ज्ञानतस्तद्रतिशा-लिता । यथोक्तम् —

अनात्माऽदर्शनेनैव परात्मानग्रुपासाहे।

इति प्रागेवोक्तप्रायमिदम् । एवंभूतभगवच्छरणस्य सर्वा-ऽनर्थानिदाननिष्टत्तिर्वर्णाश्रमादिधर्मपरित्यागेऽपि भगवत्सङ्कल्पमात्रतो भवतीत्याद्ययेनाह—अहन्त्वेति । अहं-परमेश्वरः, त्वा त्वां, सर्वपापेभ्यः—सञ्चितक्रियमाणेभ्योऽवध्यवधाऽऽदिभ्योऽपि मोक्षयि-ष्यामि, मा श्रुच-शोकं मा कार्षीरित्यर्थाः । इतरप्रायश्चित्तेभ्यो मत्संकल्पस्याधिकत्वादिति भावः । अत्र सर्वपदस्वारस्यात्पापसाधन-त्वेन पापरूपाया अविद्याया निःश्चेषतो निवृत्तिरपीशसंकल्पमात्रतो भवतीति लब्धम् ।

तडक्तं श्वेताश्वेतरोपनिषदि — तस्याऽभिध्यायाद्योजनात्तत्वभावा-

द्भूपश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः ॥ (१-१०) इति । अत्राऽभिध्यानात् —निर्दिष्यासनात् , तत्पूर्वकाद्योजनात् - एकीक-रणस्पाभेदज्ञानात् , तत्पूर्वकात्तर्वभावात् , तत्पूर्वकाद्योजनात् , एकीक-रणस्पाभेदज्ञानात् , तत्पूर्वकात्तर्वभावात् , तत्पूर्वकात्तर्वभावादिश्वमाययोनिवृत्तिरित्यर्थाः । तन्निवृत्तिश्च तद्विरोधिरूपस्ताद्यगत्त्वभाव एव । नाग्नस्य नाग्नकरूपताया उक्तत्वात् । इत्थं च—वैज्ञात्यशालित-त्वभावोपलक्षितस्वाभिन्नभगवत्स्वरूपावाप्तिलक्षणमुक्ति प्रति स्वरूपा-वगाहिज्ञानपूर्वकतत्वभावस्य हेतुत्वे पर्यवसानाद् ज्ञानकैवल्ये कैवल्य-रूपत्वं च भक्तौ लब्धम् । अत एव " ज्ञात्वा देवं सर्वपाञ्चापहानिः" इति प्रमाणाज्ज्ञाताज्ञातपापादिपाञ्चनिवर्तकज्ञानाद्प्याधिक्यमभिप्रेत्य भक्त्यैवात्रौपसंहारः कृत इत्यास्तां विस्तरः ॥ ६ ॥

इति श्रोनारायणतीर्थविरचितायां भक्तिचन्द्रिकायां द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयाह्विकम् ॥ समाप्तश्च द्वितीयोऽध्यायः ॥

# अथ तृतीयोऽध्यायः

## प्रथमाह्निकम्।

भजनीयस्य पूर्णत्वं समर्थयितुं सर्वस्य भजनीयस्वरूपतामाह— भजनीयेनाद्धितीयामिदं कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात्॥श॥

भजनीयेनेति । भजनीयेन-परमेश्वरेण, अद्वितीयम्-अभिन्नम् , इदं-सेन्यसेवकसेवातत्साधनगुरुमन्त्रादिकम् । कुतः श्वरत्सस्य तत्स्वरूप्तवात्-सर्वस्यापि पदार्थस्य तद्विवर्तत्वेन तदात्मकत्वात् । पूर्वरूपाप्तित्यागेनोत्तरावस्थारूपस्य विवर्तस्य घटादेत्वि स्वकारणतः पृथगस्त्वात् । सत्वहीनस्यालीकत्वात् । तस्य केवलं सत्वे सत्वस्य च विषयिज्ञान-रूपत्वात् । ज्ञानस्य च लाघवादेकस्य स्वप्रकाशत्रद्धरूपत्वादित्त-भातिप्रयात्मकमिदं सर्वं नामरूपात्मकम् । नामरूपत्ववाधे क्रक्षेव । राधेयत्ववाधे कौन्तेय एव यथा कर्णः । अत एव "इदं सर्वं यदयमात्मा" "ब्रक्षेवेदं सर्वम्" इत्याद्याः सर्वाभेदम्, 'सर्वं तं पराद्यो-ऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद" इत्यादयो जगद्धिनां पुरुषार्थाद् अंशं च वदन्ति श्रुतयः । अत एव 'यो ऽन्यां देवतास्रुपास्तेऽन्योऽसावन्यो-ऽहमस्मोति न स वेद" इत्यादिश्रुतिनिन्दितद्वैतिभक्तापेच्चया—

वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः । (भ०गी०७-१९ ) इत्यनेनाद्वैतज्ञानिनो भक्तस्यैवोत्कर्षः प्रतिपादितो भगवद्गीतायाम् । त्रिविधपरिच्छेदग्र्न्यत्वलचणपूर्णत्वादिकमाहात्म्यज्ञानवतस्तस्य व्यबहृताविष सर्वस्य तत्स्वरूपतावगमेन ब्रह्मण्येव निरतिशयप्रीति-संमवादित्यभिन्नेत्यात्राह्वेतमुक्तम् । एतेन अद्वितीयं पारमार्थिकं द्वितीयं न भवति कृत्स्नस्योपादेयतया तत्स्वरूपत्वात् । नह्युपादेयस्याविना-शित्वलच्चणं पारमार्थिकत्वं संभवति, तत्स्वरूपत्वं तु समवायस्थाना-भिषिक्तमन्योन्याभावाविरुद्धमभेदाविभागापरपर्यायं तादात्स्यम् । तत्र प्रमाणन्तु "सर्वं खन्विदं ब्रह्म तज्जलान् " इति ।

ततो जगज्जगत्तास्मन्सदसञ्चाखिलं ग्रुने । इति ।
नचाऽत्र बृधायां सामानाधिकरण्यम्, ज्ञेयप्रकरणाऽभावे तादशसामानाधिकरण्याभ्युपगमस्य निर्मृलत्वात्। वाधायां सामानाधिकरण्येऽपि वाध्यमानस्याभेदस्य सिद्धचाऽभिमतसिद्धेश्चेति कस्यचिद्वचाख्यानं निरस्तम् । गुण्यादिभावस्थल एव ताद्यभेदस्य संभवात्।
त्रक्षप्रपश्चयोत्रक्षजीवयोर्वा गुणगुण्यादिभावः संभवतीत्यन्यत्र
विस्तरः । तस्माच्छुद्धाद्वैतमेव स्रत्रकृद्भिन्नेतमिति निद्द मन्तव्यम् ।
तद्यप्रतिप्रकारश्वाभिहितोऽभियुक्नैः—

आदित्यादेरमावे विलसित पुरतो यः पदार्थप्रकाशो दृष्टोऽसौ स्वस्वरूपः सुखमिप नियतं सत्वमेषां स एव । आदित्यादेरपीत्थं स च मवति ततः सिच्चदानन्द आत्माऽ-सत्स्यात्तस्मात्ततोऽन्यज्ञगदिति सुधियां दृश्यमाणन्तदेव ॥ प्रेम द्वैतिवदां यतोऽस्ति गिलतं तत्सिक्तियाकारका— पेक्षाणां परमात्मनैक्यविदुषामद्वैतिनां चाऽधिकम् । सन्तृप्ताख्यमतो यतो भगवता ज्ञानी ममात्मा महा-नात्मा दुर्लभ इत्यनारतमयं ज्ञह्मात्मवित्स्तृयते ॥ पुमर्थाः त्रेमाऽयं विदित इह संतृप्तपदतः स च प्राप्यः खल्वप्रयतनवश्चेनापि मनुजैः । स चायं संसाध्यः सगुणमहिमज्ञानसुलभाद् निराकाराज्ञानात्कथितमपि धात्रा स्तुतिपदैः ॥ तथाऽपि भूमन् महिमाऽगुणस्य ते विवोद्धमर्हत्यमलान्तराऽऽत्मिभः । अविक्रियात्स्वानुभवादरूपतो

ह्यनन्यबोध्यात्मतया न चान्यथा ॥ इति ॥ अस्याऽर्थः। भो भूमन्-सर्वेवाधाऽवधित्वाऽऽदिरूपैश्वर्यशालिन् । अगुणस्य-निस्तिलगुणातीतस्याखण्डवीर्यह्रपस्य ते, महिमा-स्वरूपं सत्यज्ञानानन्ताऽऽनन्दैकरसरूपम्, अमलान्तरात्मभिः-विशुद्धाऽन्तः-करणैः, विवोद्धं-साक्षात्कर्तुं योग्यो भवति, कस्मात् स्वानुभवात्-तत्वमस्यादिवाक्यजन्याखण्डाकाराऽन्तःकरणवृत्तेः करणस्य कथां निराकाराकारिवृत्तिस्तत्राऽह-अविक्रियादिति । न विद्यते क्रियाविशेषाकारः संस्थानविशेषो यस्य तादृशादि-त्यर्थाः । तथाच न सर्वत्र मृषानिषिक्तद्वतताम्रादिवत्संस्थान-विशेषत्वमाकारत्वम् , निराकाररूपघटत्वादिवृत्तावव्याप्तेः किन्त्वावरणनिवर्त्तनयोग्यम्, तचोग्यत्वं च तञ्जनकतावच्छेदकीभृतधर्म-त्वम् , स च धर्मोऽण्डोपाधिः । स चाखण्डाकारवृत्तावस्त्येवेत्युपपचते ब्रह्माकाराकारित्वमापे वृत्तेरिति भावः । अविक्रियत्वमेव कुतस्तत्राह्-त्ररूपत इति । रूप्यते सान्निणा विषयीक्रियत इति रूपम्, तन्न विद्यते यत्र तादृशाद् दृश्यातीतस्त्ररूपादिति यावत् । दृश्यातीते विशेषाऽसंभव

इति भावः । दृश्यातीतत्वं कुतस्तत्राऽऽह—अनन्येति । स्वप्रकाश-संविद्रूपत्वादित्यर्थाः । दृश्यवन्त्वेन तादृक्त्वमित्याह— न चैति । अत्र भक्तिप्रस्तावेऽमलान्तरात्मिभिरित्यनेन निर्गुणमहिमज्ञानस्योत्तमाधिका-रिलभ्यत्वकथनेन भक्तिं प्रत्यन्तरङ्गसाधनत्वं लब्धम् । युक्तञ्चैतत् । महिमज्ञानं विना स्थाायिभावस्याऽसम्भवात् । अतो ज्ञानस्य भक्तिप्र-तिवन्यकत्ववर्णनं केषांचिद्गप्रहमात्रमिति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

द्वैतन्तु भासमानं तत्स्वरूपतच्छक्तिकृतम् । सा च ततो भिन्ना-भिन्नत्वादिनानिर्वाच्यत्वान्मायाप्रकृतिश्च भवति । गुणत्रयात्मिकायाः प्रकाशृष्ट्चयावरणैर्धमैंर्जडेष्वनुगतिदर्शनादित्यभिप्रायवानाह—

# तच्छक्तिर्माया जडसामान्यात् ॥ २ ॥

तच्छिक्किरिति । "देवाऽऽत्मशिक्कं खगुणैनिंगूढाम्" इत्यादिश्रुतः, देवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया। (भ०गी० ७-१४) इत्यादिभगवद्वाक्येश्च तच्छिकः—मायाऽऽख्या सर्वस्य कारणमित्यर्थः। कुतः? जडसामान्यात्—जडेषु दृश्यमात्रेषु कारणतयाऽन्वयादित्यर्थः। कार्याणां सामान्यमनुगतं कारणमेवेति भावः। अथवा—कार्यानुक्ला तच्छिक्किर्मायापि वाधायामभेदवती, कुतः? जडत्वादित्यर्थः। जडानां वाधायामेव सामानाधिकरण्यन्युत्पादनादितिभावः॥ २॥

तस्य भजनीयस्य शक्तिः ज्ञानादिकमि श्रूयते "परास्य शक्ति-विविधेव श्रूयते साभाविकी ज्ञानवलिकया च" इत्यादिश्रुत्या, तत्कथां मायैवोक्ता, तत्राऽऽह—

### व्यापकत्वाद्धचाप्यानाम् ॥ ३ ॥

च्यापकत्वादिति । च्याप्यानां कार्यतया स्वापेत्तया न्यूनकाल-स्थितिकानां वियदादीनामपेत्तया च्यापकत्वात् शक्तेरितिशेषः । कार्या-नुयोगिकतादात्म्यसम्बन्धप्रतियोगित्वादिति यावत् । ब्रह्मणोऽपि कार्यापेक्षिकं तादशच्यापकत्वं तत् एव संभवतीति सैवोक्नेति भावः ॥३॥

नन्बदृष्टद्वारा जीवज्ञानेच्छाकृतिभ्य संसारोऽस्तु, अलं भगव-न्मायया, तत्राह —

## न प्राणबुद्धिभ्योऽसंभवात् ॥४॥

नेति । प्राणबुद्धिस्यः-अदृष्टद्वारा जीवज्ञानादिस्यो न संभवति, कृतः ? असंभवात् । सर्वत्र कार्यतावच्छेदकसम्बन्धेन कार्याधिकरणे विषयतया जीवज्ञानादीनामसंभवात् । स्रक्ष्मार्थाद् द्रष्ट्रत्वाज्जीव-स्येति भावः ॥ ४ ॥

न केवलं शक्तिरेव कारणम्, अपि तु शक्तिमन्त्वेन स्वयमेव सर्वे करोति, शक्तिस्तु कारणतावच्छेदिकैवेत्यभिग्रायवानाह—

## निर्मायोचावचं श्रुतीश्च निर्मिमीते पितृवत् ॥ ५ ॥

निर्मायेति । उच्चावचं-न्यूनाधिकं दृश्यजातम्, निर्माय-विरच्य, श्राणिहितकाम्यया । श्रुतीश्च-वेदांश्च, निर्मिमीते-रचयित, चकारात् इतिहासाऽऽदीन् । "अस्य महतो भूतस्य निश्वसितमेतद्यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेद इतिहासः पुराणम्" 'तस्मै वेदान्पुरा- णानि दत्तवानग्रजन्मने' इत्यादिश्रुतिस्मृतिवाक्यात् । व्यासस्य तु विभन्य संक्षेपकृत्वमात्रमेव । मात्स्ये —

> पुराणं सर्वशास्त्राणां प्रथमं ब्रह्मणा स्मृतम् । अनन्तरन्तु वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिर्गताः ॥ पुराणमेकमेवासीच्छतकोटिप्रविस्तरम् । इत्यारभ्य— तद्योऽत्र चतुर्लद्याः संक्षेपेण निवेशतः ॥

इत्यन्तेन ग्रन्थेन तथा प्रतिपादनात् । पितृवदिति । यथा पिता पुत्रानुत्पाद्य हिताऽहितप्राप्तिपरिहारवाक्यमभिधत्ते तद्वदित्यर्थाः । अत्रा-नेन दृष्टान्तेन निमित्तत्वमभेदकथनेनोपादानत्वं ब्रह्मणः तेन ब्रह्म जगदभिन्ननिमित्तोपादानमिति भावः । अत्र सूत्रकृता 'निर्मायोचावचम्' इति जगत्कारणत्वाचिप्तं सर्वज्ञत्वं 'श्रुतीश्च निर्मिमीते' इति वेदकारणत्वेन परमेश्वरस्य दृढीकृतम् । ननु न ताबद्वेदकर्तृत्वेन तस्य तत्संभवति, वेदस्य पौरुषेयत्वापातात् । नाऽपि वेदोपादान-त्वेन, कार्योपादानयोरेकशक्तिमन्वनियमस्य मृत्पिण्डघटादिब्रह्मतत्का-र्यान्तरेषु च व्यभिचारदर्शनेनाप्रामाणिकतया वेदस्य सर्वार्थप्रकाशन-सामर्थ्यमात्रेण ब्रह्मणि तद्सिद्धेः । तन्सिद्धौ वा वेदः स्वयमज्ञ एव जीवानां सर्वाऽर्थागोचरप्रकाशजनक इति ब्रह्मणोऽप्यज्ञस्यैव प्रकाश-कर्त्वापत्तेश्च । एवमपि ब्रह्मणो वेदाविषयनदीवाळुकासङ्ख्यप्रकाशजन-कत्वालाभाचेति । मैवम् । कतृत्विमह नार्थम्रुपलभ्य रचयितृत्वम् । येन वेदस्य सापेचत्वलक्षणं पौरुषेयत्वमापद्यतः । नाप्युचारयितृत्वम्, अध्यापकसाधारण्येन तावता वेदे ब्रह्मकर्तृत्वविशेषासिद्धेः । सर्ववेदो-चारणेन महोपाध्यायतामात्रं हि तदा ब्रह्मणः स्यात्। नापि पूर्वक्रमा- नपेक्षया स्वतन्त्रक्रमेणोचारियतृत्वम् । क्रमान्यत्वे वाग्वज्जत्वेन दुरित-प्रसङ्गात् । किन्तु ब्रह्म स्वतन्त्रमप्यध्येतृणां पुरुवार्थासिद्धये नियत-क्रमस्वराद्यपेचमाणं पूर्वकल्पेषु स्वकृतेनैव नियतेन क्रमादिना विशि-ष्टान्वर्णान्करोति । सर्गादौ भगवान् 'धाता यथापूर्वमकल्पयत्' इति स्मृतेः । एतदेवाऽध्यापकविलक्षणं ब्रह्मणो वेदकर्तृत्वम् । यदन्यदीयक्रमाद्यनपेक्षणेन पूर्वमिष स्वकृतेनैव क्रमेण विशिष्टेषु वैदिकवर्णेषु कर्तृत्वम् । तथाचातीतानन्तकल्पस्थवैदिककर्मस्वरादि-प्रतिसन्धानमन्तवैदिकवर्णपद्षाक्यप्रतिसन्धानं च ब्रह्मणो वक्तव्यम्। अन्यथा तत्कर्तृत्वाऽयोगात् । तस्य सकलस्य प्रतिसन्धानं च ब्रह्मणो न मानान्तरात्र , तस्याऽन्तःकरणाद्यभावेन मानान्तरात्र च ब्रह्मणो न मानान्तरात्र , तस्याऽन्तःकरणाद्यभावेन मानान्तरात्र इत्याद्यतिसंकोचकाभावाद्यावत्स्वसृष्टप्रकाशवत्सर्वज्ञं ब्रह्म सिध्यतीत्यास्तां विस्तरः ॥ ५ ॥

नतु कथं पितृबद्धितः, अनिष्टसाधनहिंसादिनिषिद्धमिश्रकमोंप-देष्टृत्वादित्याशङ्कय नाऽनिष्टमुद्दिश्योपदिशति, किन्तु तदिभलिषति-शिष्टमुखमुद्दिश्य । तत्साधनन्तु तादशङ्कर्म नान्तरीयकानिष्टजनकक-मैघटितमपि भवत्येव, शुभकर्मण इष्टजननस्वभावत्वात् । अतस्तादशं कर्म ज्योतिष्टोमादिकमुपदिशन्नीश्वरः पितृबद्धित एवेत्यभिप्रायेण समाधत्ते—

## मिश्रोपदेशान्नेति चेन्न स्वल्पत्वात् ॥ ६ ॥

मिश्रेति । पापसाधनहिंसादिमिश्रितकर्मोपेदेशान्न हित इति न शङ्क्यम् । कुतः स्वत्यत्वात् । ग्रुमफलकप्रधानकर्मापेच्याङ्गहिंसाया अल्पानिष्ठफल्लादित्यर्थः । अत एवाह पञ्चशिखाचार्योऽपि 'स्वन्पः सङ्करः सपरिहारः सप्रत्यवमर्श' इति । नतु "अग्नीषोमीयं पशु-मालमेत" इति साक्षाद्वेदे विहितहिंसायाः कथमधर्मसाधनत्वमुच्यते, धर्माधर्मयोवेदेकसमधिगम्यत्वादितिचेत् । मन्त्रार्थवादपुराणेभ्योऽ-नर्थसाधनत्वाऽवगमादित्यवेहि । तथा हि मन्त्रो "यत्पशुर्मागुमकृतो-रो वापद्भिराहत अग्निर्मा तस्मादेनसो विक्वान्मुञ्चत्द्रसः" इति संज्ञपनादेनो दर्शयति । एवं भगवद्गीताऽऽदौ—

श्रेयान्द्रच्यमयाधज्ञाज्ज्ञानयज्ञः परन्तप ( अ० ४ श्लो० ३३ ) इत्यादिना हिंसायोगेन विधियज्ञस्य निन्दा ज्ञाप्यते । केचिन्वस्य स्त्रस्यान्यादशमभिप्रायं वर्णयन्ति । तथाहि । निषद्धहिंसादिमि-श्रितोपदेशात्पितृतुल्यो नेति न, कुतः तस्योपदेशस्य स्वल्पविषयत्वात् । तथा च हिंसाविधेनिंरवकाशतया निषेधह्रपस्य सावकाशतया सामान्यं हिंसानिषेधं प्रत्यपवादकत्वमेवेति भावः । यत्तु क्रत्वर्थहिंसायां कृत्-पकारकत्वपुरुषापकारकत्वयोर्द्वयोरप्यविरोध इति । तन्न । 'त्याज्यं दोषवदित्यके' ( भ० गी०१८-३ ) इत्यादिमतमेदस्रुपन्यस्य भगवता—

त्यागो हि पुरुषच्याघ्र त्रिविधः संप्रकोर्तितः । यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत् । यज्ञोदानंतपञ्चैवपावनानि मनीषिणाम्।।(भ०गी०१८-५)

इति प्रकाराऽन्तरेण त्यागप्रतिज्ञया पूर्वमतद्षणात्, 'तस्माद्यज्ञे वधोऽ-वधः' इत्यादिवाक्याच । एवं च विधेः पापजनकत्वमप्यर्थ इति विशेष-विधिसामान्यनिषेधरूपतयैव विरोधपिरहारः । यत्तु भारतादौ हिंसा- युक्तयज्ञनिन्दास्मरणम् , तत्विहंसायुक्तकर्मस्तुत्यर्थम् । 'न हि निन्दा निन्दितुं प्रवर्तते, अपि तिहं स्तुत्यं स्तोतुम्' इति न्यायात् । अपि चाऽङ्कविधिपर्यालोचनायां नास्ति यद्यपि विरोधस्तथाऽपि ज्योतिष्टो-मविधिः साङ्गं प्रधानं पुरुषस्य विद्धत्पुरुषार्थहिंसानिषेधमग्नीषोमी-यहिंसायामवतरन् निरुणद्धि,नह्मग्नीषोमीयहिंसां वर्जयित्वा ज्योतिष्टोमः शक्यतेऽनुष्ठातुम् । तत्र च निषेधप्रवृत्तौ प्रधानविधिरेव बाध्येत, निषिद्धाङ्गेन प्रधानेन फलजननेऽनिष्टस्यावश्यपतनीयत्वेन तस्यैवा-निष्टसाधनत्वलाभात् । न शुद्धमि प्रधानं केवलं कारणम्, साऽङ्गस्यैव फलसाधनत्वश्रवणात् । तस्मादस्ति विरोध इति सामान्यवाधोऽतो हिंसाया अड्छत्वमेवेति । तचिन्त्यम् । हिंसानिषेधशास्त्रेण हिंसामात्रस्यानर्थासाधनत्वावगतावपि वैधहिंसायां कत्वस्य तद्घटितप्रधाने च स्वर्गादिफलसाधनत्वस्यावगतौ बाधकाभावात् । न ह्यनर्थसाधनत्वावगतौ प्रधानस्य प्रवर्तनाविष-यत्वं विरुध्यते । येन प्रवर्तना स्वविषयस्यानिष्टसाधनत्वमान्निप्येत । बलवदृद्वेषाभावद्शायां स्वर्गादौ रागौत्कट्यमात्रेण प्रवृत्युपपत्तेः । अत एव लौकिकहिंसाद्यनेकानधेंऽपि तज्जन्यानधें बलवद्देषाभावद्शायां तात्कालिकेष्टे रागौत्कट्यमात्रेण दश्यते प्रष्टतिः । तस्मात् हिंस्यात्" इति निषेधशास्त्रं हिंसाविधायकविशेषशास्त्रेण न बाध्यत इत्यास्तां विस्तरः ॥ ६ ॥

यतः पितृवत्सर्वान्निर्मिमीते, उपदिशति च भगवान्, अत एव ग्रुभाश्चभे फल्ले प्रसादरोषाभ्यां स एव ददाति । पापपुण्ये तु तस्य प्रसादकोषौ प्रत्येव हेतू न फल् प्रतीत्याशयवानाह —

#### फलमस्मादिति बादरायणो दृष्टत्वात् ॥७॥

फलमिति। विहितनिषिद्धफलम्, अस्मात्-परमेशवरात्तुष्टाद्रुष्टाच्च, बादरायणो मन्यते वेदान्तशास्त्रे 'फलमत उपपत्तः' (अ०३-२-३७) इत्यादिसूत्रैः । कुतः ? दृष्टत्वात्-राजादितोषरोषाभ्यामिष्टानिष्टफलयोर्देष्ट-त्वात्। तथा च दृष्टानुसारेण "स वा एषमहानज आत्मा अन्नादो वसुदानः परमात्मा मे शुध्यताम्" 'चमस्व परमेश्वर' इत्यादि-वाक्यस्वरसम्बचिततया सिद्धावसिद्धौ तोषरोषावेव कर्मणां व्यापारौ, न तु पदार्शिविशेषौ धर्माधर्मरूपौ द्वारभृतौ कल्पनीयौ, गौरवात् । देवतान्तरप्रीतेस्तु व्यभिचारादननुगमाच (न) तद्द्वारत्वम्।तोषरोषौ च रागद्वेषरूपतया सविषयाविति विषयतासम्बन्धेन जीवनिष्ठौ फलहेत् । यथा च रागद्वेषवन्वेऽपि न वैषम्याद्यापत्तिस्तथोक्तं कारुण्यस्त्रे । नत् जीवनिष्ठौ गुणविशेषरूपौ धर्माधर्मावेवेश्वराख्ययुक्त्यन्तराकल्पनला-घवात् फलहेत्, ''पापः पापेन कर्मणा भवति पुण्यः पुण्येन'' इत्यादिश्रुतेश्च । ननु जडात्कर्मणः केवलात्कथं फलसिद्धिरिति चेत्, आन्तोऽसि । वाचिनिकेऽर्थे कथिमिति शङ्काऽनुदयात् । ननु तथापि प्रवर्तकं विना कथं कर्मणः प्रवृत्तिः स्यादिति चेत् । प्राक्तनसंस्कारादित्यवेहि । पयोऽम्बुप्रभृतिप्रवृत्तावदृष्टस्यैव कारणत्वद्-र्शनात् , ईश्वरप्रवर्तकत्वपक्षेऽपि वैषम्याद्यापत्तिवारणाय संस्कारहेत-ताया आवश्यकत्वेन तस्यान्यथासिद्धेरुक्तत्वात् । अत**्र**वोक्तं श्रोभागवते--

कर्मणा जायते जन्तुः कर्मणैव हि लीयते । सुखदुःखं भयक्षेमं कर्मणैवाऽभिपद्यते ॥ अस्ति चेदीश्वरः कर्ता फलरूप्यन्यकर्मणाम् । कर्तारं भजते सोऽपि न हाकर्तः प्रश्चहिंसः ॥

किमिन्द्रेणेह भूतानां स्वस्वकर्मानुवर्तिनाम् । अनीशेनान्यथा कर्तुं स्वभावमनुवर्तते ॥ स्वभावस्थमिदं सर्वे सदेवासुरमानुषम्।। (स्कं १०,२४,१३-१६) इति चेत् । अत्र वदन्ति । जीवफलं प्रति न कर्मणां करणत्वम् प्राचीनञ्चभवासनाभिर्जन्मप्रयाणयोरन्तराले धर्ममनुतिष्ठतां युधिष्ठिरा-दीनामसुखदर्शनात्, तथा पापमजुतिष्ठतां दुर्योधनादीनान्त्वदुःख-दर्शनाद्वयभिचारात्प्राक्तनकर्मभिस्तथा फलमिति चैत्, आन्तोऽसि । तथा सति तेषां तद्विपाकानुगुणानामेव वासनानामभिव्यक्त्यापत्तेः। न चैवमभवत् । अत ईश्वर एव स्वतन्त्रः स्वेच्छया विचित्रार्थानां हुतः। लोकेऽपि राजादीच्छया मान्यसेवकानामपि फलवैषम्यदर्शनात्। नजु लोकवदेव वैषम्यनैष्ट्रिण्ये स्याताम्। न स्याताम्। ईश्वरस्य शक्ति-मन्वेनैव कारणतया कारणतावच्छेदकाऽनन्तशक्तिकृतत्वेन तयोरीश्व-रेऽप्रसक्तेः । मुख्यशक्तीनां नित्यत्वेऽपीच्छावृत्तिरूपावस्थाशक्तयोऽ-नित्या एवेति न सुखदुःखादेः प्रतिजीवं प्रतिक्षणं च व्यवस्थाया अन्यनुपपत्तिः । न चेदं गौरवं दोषाय, प्रामाणिकत्वात् । एतेन ताः शक्तयः शक्तिमतोऽभिन्ना भिन्ना वा । आद्ये कथं शक्तिवैजात्यम् । अन्त्ये ताः कारणतावच्छेदिका उत कारणानि । आद्ये कार्यवैचित्र्या-द्यञ्जपपत्तिः, कारणभेदस्यैव कार्यभेदप्रयोजकत्वात् । अन्त्ये नैकका-रणकत्वं कार्यजातस्य स्यात् ब्रह्मणोऽन्यथासिद्धिश्च स्यात् । न च तबुद्वारम् । तथा च द्वारेण द्वारिणो नान्यथासिद्धिरिति वाच्यम् । तथा सत्येकस्यैकदा स्त्राधीनविष्ठद्वानेकद्वारकत्वे युगपत्सर्वाणि कायाण्यापद्येरत् , स्त्रभावस्याऽनितक्रमणीयत्वादिति परास्तम् । अनिर्वचनीयस्त्र्यातिपक्षे विभिन्नसत्ताकयोर्भेदाभेदयोरङ्गीकारेण दोषाभावात् ।
वस्तुतो वैषम्यादावपीष्टापितः । न च जीवसाम्यम् । स्तातन्त्र्यपारतन्त्र्याभ्यां विशेषात् । न सस्तदादिवद्वेषम्यमत्तृतिष्ठतोऽपि राज्ञो राजत्वहानिः संभाव्यते । न च कर्मवैयर्थ्यम्, मर्यादामात्रार्थत्वात् । परमेश्वरस्य रोषतोषौ प्रति वा कारणत्वात् । एतत्सर्वमभिप्रेत्यैव वनपविणि युधिष्ठिरं प्रति द्वौपदी प्राह—

धातैव खलु भूतानां सुखदुःखे श्रियाऽश्रिये । ददाति सर्वभीशानः पुरस्ताच्छुक्रसुचरन् ॥ यथा दारुमयी योषा नरधीरसमाहता । चेष्टयत्यङ्गकर्माणि तथा राजन्निमाः प्रजाः ॥ अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्खर्गे नरकमेव च ॥ हेतुमात्रमिदं धातुः शरीरं चेत्रसंज्ञितम् ॥ यन कारयते कर्म शुभाशुभफलं विदुः ॥ अन्यथैव हि मन्यन्ते पुरुषास्तानि तानि च । अन्यथैव प्रसुत्तानि करोति विकरोति च ॥ यथा काष्ठेन वा काष्टमरमानं चारमना पुनः । अयसा वाऽप्ययञ्चिन्द्यान्निविचेष्टमचेतनम् ॥ एवं स भगवान्देवः स्वयंभः प्रपितामहः । हिनस्ति भूतैभूतानि छन्मं कृत्वा युधिष्ठिर ॥

संप्रयोज्य वियोज्याऽयं कामकारकरः प्रशुः। क्रीडते भगवान्भृतैर्बालः क्रीडनकैरिव ॥ न मातृपित्वद्राजन् धाता भृतेषु वर्तते। रोषादिव प्रवृत्तोऽयं यथाऽयमितरो जनः॥ आर्याञ्छीलवतो दृष्ट्वा हीमतो वृत्तिकर्षितान् । अनार्यान्सुखिनश्चैव(अ)विह्वला(न्द्रच्य)चिन्तया॥ तवेमामापदं दृष्ट्वा समृद्धि च सुयोधने । धातारं गईयेयार्थविषमं योऽनुपश्यति ॥ अनार्यशास्त्रातिऋरे लुब्धे धर्मापवादिनि । धार्तराष्ट्रे श्रियं दृष्ट्वा धाता किं फलमञ्जुते ॥ कर्म चेत्कृतमन्वेति कर्तारं नान्यमुच्छति। कर्मणा तेन पापेन लिप्यते नूनमीश्वरः ॥ अथ कर्म कृतं यच न चेत्कर्तारमृच्छति। कारणं बलमेवेह जनाञ्छोचामि दुर्बलान् ॥ इति ।

न च तिह तित्र युधिष्ठिरस्य फलं प्रति कर्मणां कारणत्वप्रति-पादनं विरुध्येतेति वाच्यम् । उक्ताभित्रायेण तस्य तथात्वोक्तेः । तथा हि तत्र

> अस्तु वात्र फलं मा वा कर्तव्यं पुरुषेण यत् । गृहे वा वसता कृष्णे यथाशक्ति करोमि तत् ॥ धर्मे चरामि सुश्रोणि न कर्म फलकारणात । आगमाननतिकम्य सतां वृत्तमवेक्ष्य च ॥

इत्युपऋम्य

धर्म एव प्रवो नाऽन्यः स्वर्गं द्रौपदि गच्छताम् ।
स वै नौः सागरस्येव विणजः पारमिच्छतः ॥
तपश्च ब्रह्मचर्यं च यज्ञः स्वाध्यायशीलता ।
दानमार्जवमेतानि यदि स्युरफलानि वै ॥
नाचरिष्यन्परे धर्मं परैः परतरे च ये ।
विप्रलम्मोऽयमत्यन्तं यदि स्युरफलाः क्रियाः ॥
दुश्यन्ते ह्यपि विद्यानां फलानि तपसस्तथा ।
कृशाशाः सुच्यवायाश्च तपसा दम्धिकिल्विषाः ॥
प्रसादैर्मानसैर्युक्ताः पश्यन्त्वेतानि वै द्विजाः ।

इत्यादिना धर्मस्यावश्यकर्तच्यत्वज्ञापनायाविगीतशिष्टाचार-विषयत्वेनैव सफलत्वं साधितम् । वस्तुतस्तु सर्वस्यापीश्वराधीनत्व-मेवेत्यभिप्रेत्य—

यस्य प्रसादात्संभृतो मत्यों गच्छत्यमर्त्यताम् । इत्युक्तमिति संचेपः ॥ ७ ॥

अस्मादुत्पन्नस्य कुत्र कथं वा लय इत्याशङ्कायामाह-

## ब्युत्क्रमादप्ययस्तथा हि दृष्टम् ॥ ८ ॥

न्युत्क्रमादिति । फलमस्मादित्यतोऽस्मन्छन्दो विभक्तिविपरि-णामेनानुवर्ततेऽस्मिन्निति-ईश्वर एव, न्याप्यस्य पृथिन्यादेन्यापके जलाऽदौ लय इति क्रमेण जीवतत्वानां लयः, हि-यतः, तथा दृष्टं-कारणे कार्यस्य लयो दृष्टः, अत एव— पृथिन्यामथ लीनायामप्सु चैकार्णवे पुरा । ज्योतिर्भृते जले चापि लोने ज्योतिषि चाऽनिले ॥ वायो चाकाशसंलीन आकाशे च मनोऽतुगे । ज्यक्ते मनसि संलीने ज्यक्ते चान्यक्ततां गते ॥ अज्यक्ते पुरुषं याते पुंसि सर्वगतेऽपि च ।

इति भारते ( उक्तम् )

ज्योतिम् ते-एकोम्त इत्यर्थः । सर्वगते-परमेश्वर इत्यर्थः । विस्तरस्तु 'विपर्ययेण क्रमोऽत उपपद्यते च' ( २-३-१४ ) इति वेदान्तस्त्रच्याख्यास्ववसेयः ॥ ८ ॥

> इति नारायणतीर्थकृतायां शाण्डिल्यस्रत्रष्ट्रतौ तृतीयाध्यायस्य प्रथमाह्विकम् ।

# तृतीयाध्याये

#### द्वितीयाह्निकम्।

भगवद्भावरूपो मोक्षोऽत्यन्तैक्ये संभवति न नानात्व इत्यभि-प्रत्योक्तमैक्यं द्रव्यति—

# तदैक्यं नानात्वैकत्वमुपाधियोगहाना-दादित्यवत् ॥ १ ॥

तदैक्यमिति । तस्य-भजनीयस्य भक्केरैक्यं-वास्तवम्, "तत्त्व-मित्र" "अहं ब्रह्माऽस्मि" "तत्त्वमेव त्वमेव तत् " ''तह्रह्माऽद्वय-मस्म्यह्म्" इत्यादिश्रुतेः । नानात्वं-भेदः, उपाधेः-मायाऽऽदेयोगात्, एकत्वं-भेदनाशश्रोपाधिहानादादित्यस्येव

सोऽयं जीवसमाख्यस्तु ब्रह्मैव परमार्थतः । व्यवहारदशायान्तु मायया परमेश्वरः ॥ पृथक्त्वेन द्विजा भाति जलपात्रैर्यथा रविः । यथैकमाकाशमहाऽर्कविम्बं ज्ञुद्रेषु पात्रेषु जलाऽन्वितेषु । भजत्यनेकप्रतिविम्बभावं तथात्वमन्तःकरणेषु देवः ॥ विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते । आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ॥

इत्यादि प्रमाणादिति भावः । एतेन समुद्रनद्यादिदृष्टान्तघटि-तषाक्यानुसारात् " तत्त्वमसि" इतिवाक्यानाम्रक्ताविभागपरत्वम् । ''ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति'' इत्यादिवाक्यानां लयात्मकाविभागपरत्वम् । भेदनाशकवाक्यानां लयात्मकाविमागविरुद्धविभागनाशपरत्विमति निरस्तम् । विभागनाशादेरपुरुषार्थत्वाद् दुःखाभावविशिष्टस्वरूप-स्यैव त्वन्मते पुरुषार्थत्वौचित्यात् । मन्मते त ब्रह्मैव पुरुषार्थ-स्तत्र विशेषणीभृतो भेदनाशः । किञ्चाविभागपक्षे प्रतिविम्बदृष्टान्ता-नुपपत्तिः, तेन ह्यन्योन्याभावसम्बन्धतन्नाशावेव स्वरसतो लभ्येते । किञ्च प्रवलतरबाधकामावे सामानाधिकरण्यप्रतिपाद्यस्वरू-पैकत्यागोऽनुचितः, 'भेद एव विभग्नः' 'भेदमसन्त' कः करिष्यति" इत्यादावन्योन्याभावरूपमुख्यार्थत्यागश्चान्याय्यः । एवं ब्रह्मेव भवतीत्यत्र भेदनाशावच्छिन्नस्वरूपैक्यमर्थ एवकारानुरोधात् । एका-त्मन्यक्तौ लाघवाच्च ब्रह्माभेदो जीवस्य । समुद्रनद्यादिघटितदृष्टान्त-वाक्ये तु विभागनाश एवार्थों न त्वविभागरूपधर्म्मान्तरोदयः। न ह्येद्वावता भेदनाशाभावः सिद्धचिति, द्वयोरिप नाशयोरिवरोधा-दित्याद्यन्यत्र विस्तरः ॥ १ ॥

नतु सर्वज्ञान्तर्यामित्वाद्युपपत्तिलिङ्गात्, "द्वा सुपर्णा" इत्यादि-वेदश्रुतेश्व मेद एव परमेश्वरस्य जीवादित्याशङ्कच प्रतिषेधति— पृथगितिचेन्न परेणासम्बन्धात्प्रकाशानाम् ॥ २ ॥

पृथिगितिचेन्नेति । ब्रह्म जीवेभ्यः पृथक् सर्वज्ञत्वादिहेतुभिरिति-चेत्-एवं यदि, तन्न, कुतः परेण--ब्रह्मणा, प्रकाशानाम्-चेतनानां जोवानाम्, असम्बन्धात् — भेदोपपादकपारमार्थिकसम्बन्धाभावात् । भेदेन मिलितयोर्घटभूतलयोरिव जातिन्यक्त्यादेखि वा संयोगः समवायस्तादात्म्यं वा सम्बन्ध आपद्येत । न च सोऽध्ति मानाऽभावाद् दुर्वचत्वाच । तस्मादभेद एव, भेदस्तु काल्पनिक इति मावः ।। २ ।।

कथं विकारिणां जीवानां ब्रह्मणाऽभेद इत्याह-

#### न विकारिणस्तु करणविकारात् ॥३॥

न विकारिण इति । मकाश्रजीवाः ज्ञानसुखदुःखाऽऽदिविका-रवन्तो न भवन्ति । कृतः ? करणविकारात्-अन्तःकरणस्यैव सकलताद-श्रपिणामाऽभ्युपगमात् । कामःसङ्कल्पाऽऽदीन् प्रकृत्य "एतत्सर्व मन एव' इत्यादिश्रुतेरन्वयव्यतिरेकाभ्यां कारणत्वेन गृहीतस्य मनस एव तत्पिणामित्वकल्यगौचित्याच्य । जीवानामन्तःकरणसम्बन्धादेव सुखाऽऽदिकम् । तदेवं विवर्ताऽधिष्ठानत्वमेव तेषाम् । इदन्तु बोध्यम् । एकस्या एवाऽन्तःकरणष्ट्रचेरन्तःकरणपरिणामरूपत्वम्, जीवं प्रति विवर्तरूपत्वं चैति संक्षेयः ॥ ३ ॥

ननु यदि स्फटिकवत्स्वच्छस्याप्युपाधिवलादनर्थस्तदा कथं मोज्ञस्तत्राह—

#### अनन्यभक्त्या तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् ॥ ४ ॥

अनन्येति । अनन्यभक्त्या-केवलनिष्कामब्रह्मभक्त्या, तस्य-जीवस्य, बुद्धेः-अन्तःकरणस्यात्यन्तं लयात्-निरन्वयनाशाद् ब्र- ह्माऽऽनन्दाऽवाप्तिरूपा म्रुक्तिर्भवतीत्यर्थः । नतु स्वरूपसम्बन्धरूप-ब्रह्माऽवाप्तेः स्वत एव सिद्धत्वात्कर्थं तदुदेशेन प्रवृत्त्यादिरिति चेन्न । उपाधिलयविशिष्टरूपेणोद्देश्यतया तत्संभवादित्याद्यन्यत्र विस्तरः, स्त्रे 'अत्यन्तम्' इत्यनेनेदं सृचितम् ।

यदा तमस्तत्र दिवा न रात्रि— र्न सन्न चासच्छिव एव केवलः ॥

"नासदासीन्नो सदासीत्" "तम आसीत्" इत्यादिश्रुतिमिः प्रलयाऽऽदावभावप्रतिपादनात् । " एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च " इत्यादिभिः सृष्टचादानुत्पत्तिवर्णनाचान्तः- करणस्य प्रलयादावतीतावस्थाख्यनिष्टत्तिसच्चेऽपि तदवस्थस्यान्तः- करणस्य सत्ताङ्गीकियत एव, अन्यथा पुनः संसारानापत्तेः । ' यावदात्मभावित्वाच्च न दोषस्तदर्शनात् ' ( २ ३-३० ) 'स एव तु कर्मानुस्मृतिविधिभ्यः' (३-२-९) इति श्रारोरकमी- मांसासूत्रविरोधाचेति दिक् ॥ ४ ॥

अनन्यभक्तस्य मोक्षे कियान्विलम्बस्तत्राऽऽह—

### आयुश्चिरमितरेषान्तु हानिरनास्पदत्वात् ॥५॥

आयुश्चिरमिति । अनन्यमक्तस्य जीवन्युक्त्यवस्थान्यथानुप-पत्त्या आयुः-जीवनादृष्टं चिरमास्ते । उपलज्ञणमिदं विपाकत्रया-रम्मोपहितादृष्टानाम् । इतरेषां-सञ्चितानागतानान्तु, हानिः-अक्टे-पविनाशौ, तत्रानागतस्याश्चेषः संचितस्य विनाशः । कुतः, अनास्पदत्वात्-आस्पदं फलारूपलज्ञणम्, तद्रहितत्वादित्यर्थः । तथा- चानिर्मोक्षापत्त्या तरफलानुत्पत्त्यभ्युपगमेनोत्तरादृष्टानुद्यस्येव निष्फल-पूर्वादृष्टनाद्यस्यापि भक्तिवीजप्राथिमिकज्ञानव्यक्त्यभावरूपनिमिचनाश-वज्ञात्संभव इति भावः। एतद्भिप्रायेणैव भगवान् वाद्रायणोऽपि 'तद्धि-गम उत्तरपूर्वाऽघयोरक्लेपविनाञ्चौ तद्व्युपदेशात्' (वे० स० ४-१-१३) इति । अक्लेपविनाश्चौ स्वसमानाधिकरणफलाजनकत्वम् । अन्यथा "तस्य पुत्रा दायस्रुपयन्ति सुहृदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्याम्" इत्यनेन ग्रहणानुपपत्तेः। स्वरूपतो नष्टस्यान्येन ग्रहणानुपपत्तेः। प्रार-व्यन्तु स्वसमानाधिकरणफलजनकत्वान्न नष्टिमित्युच्यते शास्त्रकृद्धिः।

'ज्ञानाग्निःसर्वकर्माण भस्मसात्कुरुते' (भ॰ गो॰ ४-३७) इत्यादौ सर्वकर्मपदन्तु प्रारच्येतरार्ज्जनकर्मपरम् । ''तस्य ताबदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्स्ये'' 'भोगेन त्वितरे चपयित्वाऽथ संपद्यते' (वे॰ स्व॰ ४-१-१९) इत्यादिश्रुतिस्त्रेकवाक्यतानुसारात् । तथा च प्रारच्याऽपरिसमाप्तिरेव भक्तस्य कैवन्ये विरुम्बो नान्यः ।

धर्माऽर्थकामैः किन्तस्य मुक्तिस्तस्य करे स्थिता। समस्तजगतां मृले यस भक्तिः परे स्थिता॥ इत्यादिवाक्यैर्भक्तस्य मोक्षातिश्चयादित्यास्तां विस्तरः॥ ५॥ ननुमोक्षहेतुर्भक्तिञ्चेत्संसृतिहेतुरभक्तिरप्यस्त्वित्यत्रेष्टापिनमाह—

> संसृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात्करण-त्वासिद्धेः ॥ ६ ॥

संसृतिरेषामिति। एषां-जीवानाम्, अभक्तरिष संसारो नाज्ञान-मात्रात् केवलस्य करणत्वासिद्धेः। ''इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते''

#### नृतीयाध्याये द्वितीयाहिकम्।

विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते । अविद्यामोहितात्मानः पुरुषा भिन्नदर्शिनः ॥ अज्ञानकल्पितं विद्यं ज्ञानेनैव विलीयते । तथाप्यविद्याभेदेन भिन्नं पश्यामहे जगत्॥

#### इत्यादिवाक्यानामिव

तावदार्तिस्तृषा शान्ता तावनमोहस्तथा सुखम्। यावन्नायाति शरणं त्वामशेषाऽघनाशनम् ॥ युज्जानानामभक्तानां प्राणाऽऽयामाऽऽदिभिर्नरः। अज्ञोणवासनं राजन् दृश्यते क्वचिदुश्यितम्॥

इत्यादिवाक्यानामिष सन्वात् । यन्वज्ञानान्न क्वजाऽप्यर्थसृष्टि-र्दृष्टेति कथमिदमिति तन्न । अभक्तेरप्यर्थसृष्टेरदर्शनात् । वस्तुतस्तु रहेव शुक्तिरजताऽऽदिसृष्टिः स्वप्नसृष्टिश्च । न च तत्राऽन्यथा-क्वातिरेव ।

> यथा हि रञ्जुरुरगः शुक्तिका रजतं यथा। मृगतृष्णा यथाचाम्भः क्रृप्तं विष्णौ जगत्तथा।।

"न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान् रथ-योगान् पथः सुजते" इत्यादिवाक्यविरोधात् । किञ्चाऽरजतं छुक्ति-रित्यस्य रजतभिन्ना छुक्तिरिति तावन्नार्थः, तत्पुरुषस्योत्तरपदार्थ-प्राधान्यस्योत्सर्गिकस्य त्यागापत्तेः । तस्मादारोपितत्वं नत्रर्थ इत्यारोपितरजतं छुक्तिरिति वाक्यार्थस्याक्त्र्याभ्युपगन्तव्यत्वादनि-र्वचनीय्युक्तिरजतसिद्धिः । न च तत्र रजतावयवादिहृपकारणासंभवा- दनुपपत्तिः । प्रमाणवलात्सिद्धे कार्ये दोषादेरेव कारणत्वकल्पनात् । अन्यथान्यथारूयातेरापि कन्नुमसन्निकर्षादिकारणवाधादनभ्युपगमा-पत्तेः । इदन्तु बोध्यम् । श्रुक्तिरजतादिच्यावहारिकरजताद्योः पर-स्परवैलक्षण्याऽङ्गीकारात्तत्तद्वयक्तित्वेन कार्यकारणमावाभ्युपगमाद्वा प्रायिकसकलाऽर्थक्रियाच्यवस्थासिद्धिः । या तु क्वनित्समानैवार्थक्रिया, तत्र प्रातिभासिकस्यापि हेतुत्वम् । फलानुसारेणैव कार्यकारणभाव-कल्पनाया उनितत्वादित्यास्तां विस्तरः ॥ ६ ॥

भक्तिश्र ज्ञानसाध्येत्युक्तम्, ज्ञानसाधनानि चकति, तत्राऽऽह-त्रीण्येषां नेत्राणि शब्दालिङ्गाक्षभेदादुदवत् ॥७॥

त्रीण्येषामिति। एषां—जीवानाम्, त्रीण्येव नेत्राणि-अर्थप्रमापकानि प्रमाणानि नाऽधिकानि न न्यूनानीत्यर्थः। कानि तानि तत्राऽऽह-शब्दलिङ्गाऽक्षमेदादिति। शब्दाऽज्ञमानप्रत्यक्षमेदादित्यर्थः। शब्दस्य श्रुतिरूपस्याधिकप्रमाणत्वादादौ, तद्ज्ञसारिण एवाजुमानस्य प्रमाणत्वान्तन्तरम्, अजुमानस्य तर्कशुद्धस्यैव प्रत्यक्षप्रमाणत्वाद्वुमानाऽनन्तरं प्रत्यक्षनिर्देशः। उपमानादिकन्त्वज्ञमानादावेवान्त-र्मूतमिति मावः। नेत्रत्रयं कव दृष्टन्तत्राह रुद्रवदिति। यथा रुद्रस्य त्रीण्येव नेत्राणि तद्वदित्यर्थः।। ७।।

अत्यन्तलयप्रसङ्गात्साऽन्वयनाश्रम्धत्वतः च व्युत्पादयति— आविस्तिरोभावविकाशाः स्यः क्रिया-

फलसंयोगात् ॥ ८ ॥

आविरिति । जन्यानां पदार्थानामुत्पाद्केन पूर्वसत एवाऽऽवि-

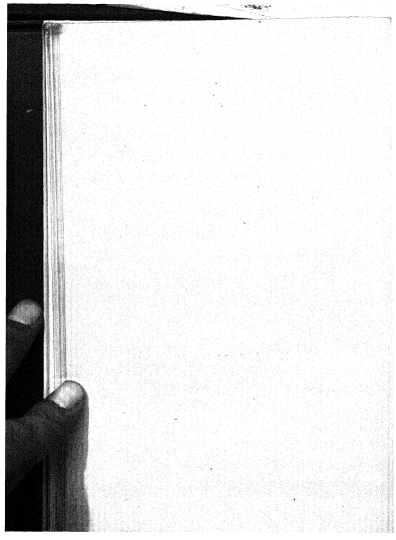
भीवस्तदानीं सत एव ज्ञानाऽतिरिक्तनाशकेन तिरोभावलक्षणो नाशः क्रियते, न तार्किकोक्तौ जनिनाशौ, कुतः ? क्रियाफलं संयोगात्-करोति घटम्, नाशयति घटमित्यादिना धान्वर्थक्रियाफलयोरुत्पत्ति-निवृत्त्योः सम्बन्धप्रतिपादनात् । न हि पूर्वमसतो जायमानधर्मा-नत्तरसम्बन्धः क्वापि दृष्टः संभवति वा । तथा चोक्तं भगवता—

नाऽसतो विद्यते भावो नाऽभावो विद्यते सतः। (भ० गी० २-१६) इति । एवं भवति नश्यतीत्यादाविष क्रियाऽऽश्रयत्वं प्रतीयते । तच सत एव संभवति । नचाऽऽद्यक्षणसम्बन्धो नाशप्रतियोगित्वं च तदर्थः, आद्यत्वस्याऽनिरुक्तेः । न च स्वाऽधिकरणक्षणवृत्तिप्रागभावप्रतियो-गित्वं तदिति वाच्यम् । अनागतादिकाले घटाद्यभावेन तस्य प्रागभाव-प्रतियोगित्वाऽऽदिधर्मकत्वविरोधात् सद्सतोरसम्बन्धात् । प्रति-योगित्वस्य प्रतियोगिस्वरूपत्वे तद्दोषताद्वस्थ्यम् । अभावमात्रस्व-रूपत्वे घटाचमानोऽपि पटाचभावः स्यात् । अभावत्वाविशेषात् । अभा-वेष्वपि स्वरूपतो विशेषाङ्गीकारेऽभावत्वं परिभाषामात्रं स्यात् । न च प्रतियोगी वाडभावं विशेषयति, असतो विशेषकत्वासंभवात्। तस्मा-त्सत एव कार्यस्य प्रागभावप्रतियोगित्वाद्यो धर्मा वक्तव्याः । ध्वंसप्रागभावौ चातीतानागतावस्थे एव । ते च वर्तमानावस्थाव-द्भावात्मिके एव । घटोऽतीतो घटो वर्तमानो घटो भविष्यतीति प्रत्ययानां तुल्यरूपतौचित्यात् । नत्वेकस्य भावविषयकत्व-मन्ययोश्वाभावविषयकत्वमित्यस्यौचित्यम्, मानाभावात् । मन्योन्यामावात्यन्ताभावावपि प्रतियोग्यविशिष्टाऽधिकरणस्वरूपावेव लाघवात् ।

नन्वस्मिन्मते वर्तमानावस्थालक्षणाभिव्यक्तिरिप कार्यस्य सती असतो वा । आद्ये कारणन्यापारवैफल्यम्, कारणन्यापारात्प्रागपि कार्यस्याभिव्यक्त्या स्वकार्यजनकत्वापत्तिश्च । अन्त्येऽभिव्य-क्तावेव सत्कार्यवादश्वतिरिति चैन्न । अभिन्यक्तेरि वर्तमाना-प्रागसन्वेन तदसत्तानिवृत्त्यर्थं कारणव्यापारापेक्षणा-त्। सर्वकार्याणां च कारणव्यापारात्प्राक् प्रकारभेदेन सदसन्त्रम्, अवस्थानामेव परस्परं परस्पराऽभावरूपत्वमिति तस्या अप्यभिन्यक्ति-स्वीकारात् । न चैवपनवस्था गौरवं च, घटसामग्या एवाऽऽविर्भावा-दस्याऽऽविर्भावित्वात् । अन्यथा उत्पत्तेरुत्पत्तावपि तत्प्रसङ्गादित्या-द्यन्यत्र विस्तरः । नन्वेवं कार्यस्य वियदादेः प्रागसन्त्वमेवेष्यताम् । कार्यताऽवच्छेदकञाघवात किमभिन्यक्त्याख्याऽवस्थाकल्पनेन गौरवादिति चेतु ''तद्धयेदं तर्ह्याच्याकृतमासीत्'' इत्यादिश्रुत्याऽच्यक्ता-ऽवस्थया सतामेव कार्याणामभिव्यक्तिसिद्धेः । न चैवमभिव्यक्तेः प्रागभावादिस्वीकारापत्तिः । तिसृणामनागताद्यवस्थानामन्योन्य-स्याभावरूपत्वात्ताश्चावस्था घटाऽऽदेर्व्यतिरिक्ताः । तस्यावस्थात्रय-वन्वानुभवात् । एवं च घटस्य वर्तमानावस्थीवाभिव्यक्तिः, तद्भावश्च घटस्यानागताद्यवस्थैवेति दिक् । तत्र सङ्मतया कारणेष्वविभागः कार्यस्यातीतावस्थाऽऽख्यो लयः यदात्यन्तिकस्तदा नोपत्तिरित्याद्यन्यत्र विस्तरः । एतत्सर्वकथनं पुनर्लीनस्य कारणेनेश्वरेण कार्यस्याऽभेदसंपत्तये, तस्मिन्सत्येव त्सर्वज्ञानेन वैराग्यादनन्यभक्त्या भगवत्प्राप्तिसंभवादित्यास्तां विस्तरः ॥ ८ ॥

सिचत्सत्यसुखाऽद्वयं सुविमलं ज्ञात्वा धिया निर्मिया
प्रेम्णि प्राप्तरसोऽभवद्भगवतस्तुप्ताऽन्त इत्थं सुनिः ॥
श्चाण्डिल्यः परमाऽत्तुरिक्तमिष्ये संस्वत्रयामास तद्वचातेने हरितुष्टयं सुनिवरो नारायणाऽऽच्यो यतिः ॥ १ ॥
अधीत्य सर्वशास्त्राणि वासुदेवदयानिधेः ।
तीर्थश्रीरामगोविन्दकुपयैषा कृतिर्मम ॥ २ ॥
रामगोविन्दतीर्थानां गुरूणामन्वहं मम ।
तीर्थश्रीवासुदेवानां चरणौ शरणं सदा ॥ ३ ॥
इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाऽऽचार्यवर्यश्रीनारायणतीर्थकृतायां
भक्तिचन्द्रिकायां तृतीयाध्याये द्वितोयाह्विकम् ।

समाप्ता चैयं भक्तिचन्द्रिका ।



#### अथ श्री शाण्डिल्यमहर्षिप्रणीतानि भक्तिसूत्राणि।

- १ अथातो मक्तिजिज्ञासा ॥ १ ॥
- २ सा परानुरक्तिरीश्वरे ।। २ ॥
- ३ तत्संस्थस्यामृतत्वोपदेशात् ॥ ३ ॥
- ४ ज्ञानमितिचेन्न द्विषतोऽपि ज्ञानस्य तदसंस्थितेः ॥ ४ ॥
- ५ तयोपक्षयाच्च ।। ५ ।।
- ६ द्वेपप्रतिपचभावाद्रसशब्दाच रागः ॥ ६॥
- ७ न क्रिया कृत्यनपेक्षणाज्ज्ञानवत् ॥ ७ ॥
- ८ अत एव फलानन्त्यम् ॥ ८ ॥
- ६ तद्वतः प्रपत्तिशब्दाच न ज्ञानमितरप्रपत्तिवत् ॥ ९ ॥ इति प्रथमाह्विकम् ।

#### अथ बितीयाहिकम्।

- १० सा मुख्येतरापेक्षितत्वात ॥ १ ॥
- ११ प्रकरणात् (१) ॥ २ ॥
- १२ दर्शनफलमितिचेन्न तेन व्यवधानात् ॥ ३॥
- १३ दष्टत्वाच ॥ ४ ॥
- १४ त्रत एव तद्भावाद्वस्त्रवीनाम् ॥ ५ ॥
- १५ भक्त्या जानातीति चेन्नाभिज्ञया साहाय्यात (२)।।६॥

अय**्भाष्यकारधृतपाठयुतस्त्राणि—** । प्रकरणाच्च । २ भक्त्या जानातीति चेन्नाऽभिज्ञत्या साहाय्यात् । १६ एतेन विकल्पोऽपि प्रत्युक्तः (१) ॥ ७ ॥ १७ देवभक्तिरितरस्मिन् साहचर्यात् ॥ ८ ॥ १८ मक्तिः प्रमेया श्रुतिभ्यः \* ॥९॥ १९ पुरागोतिहासाभ्याश्चेति 🗱 ॥ १० ॥ २० पृथुप्रुवप्रह्लादाम्बरीपशुकसनकनारदभजनाचाराच 🛪 ॥११॥ २१ योगस्तूभयार्थमपेचणात् प्रयाजवत् ॥ १२ ॥ २२ गौण्यां तु समाधिसिद्धिः ॥ १३ ॥ २३ हेया रागत्वादिति चैन्नोत्तमास्पदत्वात् सङ्गवत् ॥ १४ ॥ २४ तदेव कर्मिज्ञानियोगिभ्य आधिक्यशब्दात् ॥ १५ ॥ २५ प्रश्ननिरूपणाभ्यामाधिक्यसिद्धेः ॥ १६ ॥ २६ नैव श्रद्धा तु साधारण्यात्।। १७ ।। २७ तस्यां तन्त्रे चानवस्थानात्।। १८।। २८ ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ तस्यानुज्ञानाय सामान्यात् ॥ १९॥ इति द्वितीयाह्निकं प्रथमोऽध्यायश्च ।

अथ द्वितीयाध्याये प्रथमाहिकम् ।
२९ बुद्धिहेतुप्रवृत्तिराविशुद्धेरवघातवत् ॥ १ ॥
३० तदङ्गानां च ॥ २ ॥
३१ तामैश्वर्यपदां काञ्चपः परत्वात् (२ )॥ ३ ॥
३२ आत्मैकपदां वादरायणः (३)॥ ४ ॥

१ प्रागुक्तञ्ज । ( इति सूत्रमस्मात्पूर्वमधिकम् ) । \* इदं भाष्ये नास्ति ।

२ तामैश्वर्यपरां काश्यपः । ३ आत्मैकपरां बादरायणः।

३३ उभयपदां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् (१) ॥ ५ ॥

३४ वैषम्याद्सिद्धमिति चेन्न प्रत्यभिज्ञावद्वैशिष्टचात् (२)॥६॥

३५ न च क्किष्टः परः स्यादनन्तरं विशेषात् ॥ ७ ॥

३६ ऐश्वर्यं तथेति चेन्न स्वाभाव्यात् ॥ ८॥

३७ अप्रतिषिद्धं परैश्वर्यं तद्भावाच नैवमितरेषाम् ॥ ९ ॥

३८ सर्वामृते किमिति चैन्नैवम्बुद्धचानन्त्यात् ।। १० **।।** 

३९ प्रकृत्यन्तरालादवैकार्यं चित्सन्वेनानुवर्तनात् (३) ॥ ११ ॥

४० तत्प्रतिष्ठा गृहपीठवत् ॥ १२ ॥

४१ मिथोऽपेच्चणादुभयम् ॥ १३ ॥

४२ चेत्याचितोर्न तृतीयम् ॥ १४ ॥

४३ युक्तौ च सम्परायात् ॥ १५ ॥

४४ शक्तित्वान्नानृतं चेत्यम् (४) ॥ १६ ॥

४५ तत्परिशुद्धिश्च गम्या लोकवल्लिङ्गेभ्यः ॥ १७॥

४६ सम्मानबहुमानमीतिविरहेतरविचिकित्सामहिमख्यातितदर्थ-प्राणस्थानतदीयतासर्वतद्भावाप्रातिक्रूल्यादीनि च स्मरणे-

भ्यो बाहुल्यात् ॥ १८ ॥

४७ द्वेषाद्यस्तु नैवम् ॥ १९ ॥

४८ तद्वाक्यशेषात् प्रादुर्भावेष्वपि सा ॥ २०॥

४९ जन्मकर्मविदश्राजन्मने शब्दात् (५) ॥ २१ ॥

१ उभयपरां शाण्डिल्यः परत्वात् । २ वैषम्यादिसद्धिमितिचेन्नाभिज्ञानवद-वैशिष्टयात् । ३ प्रकृत्यन्तराळादवैकार्यं चित्सत्वेनानुवर्तमानात् । ४ शक्तित्वाज्ञानृतं वेद्यम् । ४ जन्मकर्मविद्श्राजन्मशब्दात् ।

५० तच दिव्यं स्वज्ञिक्तमात्रोद्भवात् ॥ २२ ॥
५१ मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् (१) ॥ २३ ॥
५२ प्राणित्वान्न विभूतिषु ॥ २४ ॥
५३ व्यूतराजसेवयोः प्रतिवेधाच ॥ २५ ॥
५४ वासुदेवेऽपीति चेन्नाकारमात्रत्वात् ॥ २६ ॥
५५ प्रत्यमिज्ञानाच ॥ २० ॥
५६ वृष्णिषु श्रेष्ठयेन तत् ॥ २८ ॥
५७ एवं प्रसिद्धेषु च ॥ २९ ॥

इति द्वितीयाध्याये प्रथमाह्विकम् ।

#### अथ दितीयाध्याये दितीयाहिकम् ।

प्रव्य भजनोपसंहाराहोण्या पराये तद्धेतुत्वात् ॥ १ ॥
प्रश्च रागार्थप्रकीर्तिसाहचर्याञ्चेतरेषाम् ॥ २ ॥
६० अन्तराले तु श्लेषाः स्युरुपास्त्यादौ च काण्डत्वात् ॥ ३ ॥
६१ तास्यः पावित्र्यमुपक्रमात् ॥ ४ ॥
६२ तास्यः पावित्र्यमुपक्रमात् ॥ ४ ॥
६२ तास्यः पावित्र्यमुपक्रमात् ॥ ४ ॥
६३ नाम्नेति जैमिनिः सम्भवात् ॥ ६ ॥
६४ अप्रयोगाणां यथाकालसम्भवो गृहादिवत्(२) ॥ ७ ॥
६५ ईक्वरतुष्टेरेकोऽपि बली ॥ ८ ॥
६६ अवन्थोऽर्पणस्य मुखम् ॥ ९ ॥

१ मुख्यं तस्य हि कारूण्यम् । २ अत्राङ्गप्रयोगाणां यथाकालसंभवो गृहादिवत् ।

६७ ध्याननियमस्तु दृष्टसौकर्यातु ॥ १० ॥

६८ तद्यजिः पूजायामितरेषां नैवम् ॥ ११ ॥

६९ पादोदकं तु पाद्यमच्याप्तेः ॥ १२ ॥

७० स्वयमप्यपितं ग्राह्ममिवशेषात् (१) ॥ १३ ॥

७१ निमित्तगुणाच्यपेत्तणादपराधेषु च्यवस्था ॥ १४ ॥

७२ पत्रादेदीनमन्यथा हि वैशिष्टचम् ॥ १५ ॥

७३ सुकृतजत्वात् परहेतुभावाच क्रियासु श्रेयस्यः (२) ॥१६॥

७४ गौगत्रैविध्यमितरेग स्तुत्यर्थत्वात् साहचर्यम्(३) ॥१७॥

७५ बहिरन्तस्थग्रभयमवेष्टिसववत् ॥ १८ ॥

७६ स्मृतिकीत्त्योः कथादेश्वातौं प्रायश्चित्तभावात् ॥ १९ ॥

७७ भ्रयसामननुष्ठितिरिति चैदाप्रयाग्रम्धपसंहारान्महत्स्विप॥२०॥

७८ लघ्वपि भक्तचधिकारे महत्त्वेषकमपरसर्वहानात्(४) ॥२१॥

७९ तत्स्थानत्वादनन्यधर्मः खलेवालीवत् ॥ २२ ॥

८० आनिन्द्ययोन्यधिक्रियते पारम्पर्यात सामान्यवत् ॥ २३ ॥

८१ अतो ह्यविपक्रभावानामपि तल्लोके ॥ २४ ॥

८२ क्रमैकगत्युपपत्तेसतु ॥ २५ ॥

८३ डक्रान्तिवाक्यशेषाच (४) ॥ २६ ॥

८४ महापातिकनां त्वातौं ॥ २७॥

१ स्वयमिर्वितं माह्यमिवशेषात् । २ सुकृतज्ञत्वात्परहेतुभावाच क्रियासु ताः श्रेयस्यः । ३ गौणं त्रैविध्यमितरेण स्युत्यर्थव्वात्साहचर्यम् । ४ बष्विप भक्ताधिकारे महस्क्षेपकमपरसर्वेदानात् । ५ उत्क्रान्तिस्मृतिवाक्यशेषाच ।

८५ सैकान्तभावे गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात् (१) ॥ २८ ॥ ८६ परां कृत्वैव सर्वेषां तथा द्याह ॥ २९ ॥

इति द्वितीयाह्विकं द्वितीयोऽध्यायश्च ।

#### अथ तृतीयाध्याये प्रथमाहिकम्।

८७ भजनीयेनाद्वितीयमिदं कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात् ॥ १ ॥

८८ तच्छक्तिर्माया जडसामान्यात् ॥ २ ॥

८९ व्यापकत्वाद् व्याप्यानाम् ॥ ३ ॥

९० न प्राणिबुद्धिभ्योऽसम्भवात् ॥ ४ ॥

९१ निर्मायोच्चावचं श्रुतीश्च निर्मिमीते पितृवत् ॥ ५ ॥

९२ मिश्रोपदेशान्नेति चेन्न स्वल्पत्वात् ॥ ६ ॥

९३ फलमस्माद्घादरायणो दृष्टत्वातु ॥ ७ ॥

९४ व्युक्तमाद्प्ययस्तथा हि दृष्टम् २) ॥ ८ ॥

इति प्रथमाह्विकम् ।

अथ तृतीयाध्याये ब्रितीयाह्निकम् । ९५ तदैक्यं नानात्वैकत्वम्रुपाधियोगहानादादित्यवत् ॥ १ ॥ ९६ पृथगिति चेन्न परेणासम्बन्धात्प्रकाशानाम् ॥ २ ॥

<sup>🤋</sup> सैकान्तभावो गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात् ।

२ व्युत्कमाद्ययस्तथा दृष्टम् ।

९७ न विकारिणस्तु करणिवकारात् (१) ॥ ३ ॥ ९८ अनन्यभक्तचा तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् (२) ॥ ४ ॥ ९९ आयुश्चिरमितरेपां तु हानिरनास्पदत्वात् ॥ ५ ॥ १०० संसृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात् (३) ॥ ६ ॥ १०१ त्रीण्येषां नेत्राणि शब्दलिङ्गाक्षमेदाद्रुद्रवत् ॥ ७ ॥ १०२ आविस्तरो भावविकाराः स्युः क्रियाफलसंयोगात् ॥ ८ ॥

> इति तृतीयाध्याये द्वितीयाह्विकम् । इति श्रोशाण्डिल्यमहर्षिप्रणीतभक्तिसूत्राणि ।

१ न विकारिणस्तु कारणविकारात्। २ अनन्यभक्त्यातद्बुद्धिबुद्धिख्याद-स्थन्तम्। ३ संस्तिरेषामभक्तिः स्यान्नाज्ञानात्।

#### अथ विशेषनामघाटितसूत्राणि ।

| अत एवं तद्भावाद्वञ्चवीनाम् ।                     | १-२-५          |
|--------------------------------------------------|----------------|
| पुरागोतिहासाभ्याञ्चेति ।                         | <b>२</b> –१–३  |
| पृथुघ्रुवप्रह्लादाम्बरीपशुकसनकनारदभजनाचाराच ।    | १-२-११         |
| ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ तस्यानुज्ञानाय सामान्यात्। | १-२-१९         |
| तामैक्वर्यपदां काक्रयपः परत्वात् ।               | २–१–३          |
| त्र्यात्मेकपदां वादरायगाः।                       | <b>२-१</b> -8  |
| उभयपदां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् ।           | ₹−१−५          |
| नाम्नेति जैमिनिः संभवात् ।                       | २–२–६          |
| सैकान्तभावे गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात्              | <b>२–</b> २–४९ |
| फलमस्मादिति बादरायगो दृष्टत्वात् ।               | <b>३−</b> १−७  |

इति विशेषनामघटितसूत्राणि ।

# अथ विशेषार्थवोधकपदानामुपलिध-क्रमेण संकलनम् ।

| शब्दः ।              | અર્થઃ । પૃષ્ઠ                                                             | म्।       |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------|
| भक्तिः, भजनम् ,      | भावः—इहामुत्रोपाधिनैराश्येनामुष्मिन्                                      |           |
|                      | मनःकल्पनम् ।                                                              | 8         |
| नैष्कर्म्यम्—        | ,,                                                                        | ,,,       |
| प्रेम—               | <b>प्रो</b> तिरेव रतेः परां काष्ठां गता ।                                 | ६         |
| अनन्यममता—           | ईशविषयकाव्यभिचारिममता, ।                                                  | દ         |
| ब्रह्मण्याविष्टचित्त | ः—नित्यप्रेमपरीतात्मादिचतुर्विधान्यतमः ।                                  | ৎ         |
| नित्यप्रेमपरीतात     | गा—ईशप्रेमसमाधियुतत्वात् सर्वदेशयुक्तः ।                                  | ९         |
|                      | तः—सर्वत्र समबुद्धया कदाचिदीशप्रेमयुक्तः।                                 | १०        |
|                      | -ईराप्रेम्णि हटाञ्चित्तनिवेशनशीलः ।                                       | १०        |
| प्रेमोदारः—          | परमभक्तादिसदशो नास्मीति शोकयुक्तः।                                        | १०        |
| उप्तम्—              | ईशदर्शनोत्कण्ठितस्य देहाद्यास्थारहितस्य                                   |           |
|                      | मनसो द्रुतिः*।                                                            | ११        |
| पत्तम् -             | ईशाभिव्यक्तिकारकव्याजप्रश्नादिना                                          |           |
|                      | मनसो द्वतिः ॥                                                             | १२        |
| खिलतम्—              | औत्कण्ड्यादीशदर्शनार्थं धाष्टर्यादियुक्ता                                 |           |
|                      | मनसो द्रतिः*।                                                             | १३        |
| दछितम्—              | ईशदर्शनाभावे शरीरादिवैवर्ण्यादिष्रयोजिक                                   | T.        |
| 1                    | अन्तःकरणवृत्तिः <b></b> ।                                                 | १४        |
|                      | 이 보고 그렇게 보고 있어요. 이번 아픈 아픈 아른 아는 아니는 그리고 있다고 있다. 그리고 있는 그리고 있는데 그는 말을 되었다. | 38511186K |

<sup>\*</sup> सर्वेत्रैतिचिद्वयुते कथंचित्स्वरूपानुगमो लक्षणवीधकस्रोकाधारेणेति जेयम्।

|  |  |  |  |  |  |   | <u> </u> |     | -     |    |    | •   |  |
|--|--|--|--|--|--|---|----------|-----|-------|----|----|-----|--|
|  |  |  |  |  |  | भ | 77       | 7   | Te    | 73 | TE | IT- |  |
|  |  |  |  |  |  |   | 1 -4     | ייי | 4 - 3 | 4  |    |     |  |

| मिलितम्—          | वियुक्तस्वेष्ट्रपाप्त्या सुखततः कारणभूता     |             |
|-------------------|----------------------------------------------|-------------|
|                   | चित्तदुतिः* ।                                | १५          |
| कलितम्            | स्वेष्टोपभोगेन छब्धपदस्य चेतसो द्रुतिः ॥     | १६          |
| छुलितम्—          | स्वेष्टासक्तिविशिष्टस्यापि चेतसोऽमर्षेण      |             |
|                   | निन्दादिप्रयोजिका द्रुतिः* ।                 | १७          |
| चिलितम्-          | अन्यजन्मन्यपि स्वेष्टचिन्तायुतचेतसः स्वेष्ट- |             |
|                   | भजनप्रयोजिका द्रुतिः ॥                       | १८          |
| क्रान्तम्—        | अन्यविषयत्यागपूर्वकं स्वेष्टस्य निमीलित-     |             |
|                   | नयनपूर्वकसेवनप्रयोजिका चेतसो द्रुतिः ॥       | १९          |
| विकान्तम्—        | क्रान्तमेव स्वीयभाग्यमहत्त्ववोधकप्रयोगयुतम्  | <b>१</b> १९ |
| संकान्तम्—        | स्वदोषज्ञानपृर्वकपद्यात्तापविद्यिष्टा        |             |
|                   | चेतसो दुतिः ॥                                | २०          |
| विद्यतम्—         | ईशदर्शनाद्यर्थमेव स्वीयशरीरादिसर्वस्व-       |             |
|                   | मित्युत्कटा चेतसो द्रवावस्था ।               | २१          |
| गळितम्—           | ईशगुणस्मरणादितोऽन्यत्सर्वविस्मरणपृर्विका     |             |
|                   | जडादेरिव तदेकविषया वृत्तिः*।                 | २२          |
| संतृप्तम् —       | व्यापकानन्तानन्दपूर्णेश्वरध्यानादिना सर्वथा  |             |
|                   | निवृत्तभेदा सुखघना चेतसो द्रुतिः ॥           | २३          |
| भक्तः—            | महत्सेवादिभूमिकाभेदेनेकादशधान्यतमा।          | ર૮          |
| महत्सेवा—         | भगवत्सेवाभगवद्भक्तसेवान्यतरा ।               | २८          |
| भगवत्सेवा—        | परमेश्वस्य प्रीत्ये हृत्कायवचोभिः सेवा ।     | २९          |
| भगवद्भक्तसेवा—    | भक्तप्रीत्ये हत्कायवचोभिः सेवा ।             | ३०          |
| भक्तदयापात्रता-   | - सौद्यादिगुणैरस्य दुःखं मा भवत्वेवंरूप-     |             |
|                   | द्याविषयता। ,                                | ३१          |
| भगवद्धर्मश्रद्धा— | सद्गुरुदर्शितभागवतधर्मेष्वास्तिक्यबुद्धिः।   | 33          |
|                   | परमेश्वरगुणसंश्रवादिरूपा सत्कृतिः।           | 34          |

|                          | विशेषशब्दसकलनम्                                | ₹          |
|--------------------------|------------------------------------------------|------------|
| रत्यङ्कुरः—द्रुति        | चेत्तप्रविष्टभगवदाकारतारूपोत्कटसंस्कार-        |            |
|                          | विशेषोत्पत्तिः।                                | ३७         |
| स्वरूपाधिगमः—            | प्रत्यक्स्वात्मनः स्थूलादिदेहद्वयातिरिक्तत्वेन |            |
|                          | साक्षात्कारः।                                  | રૂડ        |
| प्रेमवृद्धिः—            | परमात्मभावनया विलक्षणानन्दयुक्ता सर्वदा        |            |
|                          | तन्मनस्कता।                                    | <b>३</b> ९ |
| प्रेम <b>स्</b> उ.रणम् — | प्रेमविषयस्य भगवतः संतोषहेतुकःसाक्षात्कारः।    | 80         |
| भगवद्धर्मनिष्ठा—         | परमेश्वरस्य कीर्तनादिनियमानां स्वप्नेऽ-        |            |
|                          | प्यत्यागः ।                                    | કર         |
| भगवद्गुणशाळि             | ता—हृदि कामसमवाप्तता-परमानन्द-                 |            |
|                          | पूर्णता-सद्र्पतादिकावस्था ।                    | કર         |
| प्रेम्णः परमा काष्ट      | ग—प्रेमविषयस्यात्पळवादिकाळमपि विर-             |            |
|                          | हासहिष्णुता।                                   | કક         |
| मोक्षः—                  | भगवत्प्रीतिरेव, स्वप्रकाशनिजसुखसंविदा-         |            |
|                          | छिङ्गितत्वेन सुखरूपा।                          | ५२         |
| परमपुरुषार्थः—           | तत्वज्ञानसाध्यः सुखसंविद्भगवदाछिङ्गितःप्रेमा   | ।५२        |
| रसः—                     | विभावाद्यभिव्यक्तो रागः ।                      | ५४         |
| फलमक्तिः—                | परमेश्वरचरणसेवामवगाहमानमनःसमुह्णासः            |            |
|                          | स्वानन्द्माविभावयन् कार्यकारणळिङ्गादिभि-       |            |
|                          | रभिव्यक्तो रसरूपो रत्याख्यः स्थायी भावः।       | બબ         |
| सार्षिः—                 | सारूव्यम्।                                     | ५६         |
| सायुज्यम्—               | तादात्म्यम्।                                   | 48         |
| विभावः—                  | यत्र येन च रसो विभाज्यते ( थालम्बन-            |            |
| 100                      | उद्दीपनान्यतरः )।                              | ५६         |
| थालम्बनः—                | यमुद्दिश्य यत्र च रितः प्रवर्तते ।             | ५६         |
| उद्दीपनविभावः-           | – यस्मिन् कृते रस उद्दीतः पुष्टो भवति ।        | 44         |
|                          |                                                |            |

अनुभावः— 🐥 रसो येनानुभाव्यते प्रकार्यते सः।

| व्यभिचारिभावः     | –रत्यादेविंदोषतोऽभिमुखतांयश्चारयतिभावः      | सः।६०   |
|-------------------|---------------------------------------------|---------|
| हार्दम्—          | दोषदर्शननाइयस्नेहः।                         | ६२      |
| सौहार्दम् –       | दोषदर्शनेऽपि यावित्रयाप्तिं न नश्यति स्ने   | हः।६२   |
| प्रेमा-रागः-भावः- | —दोषदर्शने प्रियाप्ताविष यो न नस्यति स्नेहः | । ६३    |
| भक्तिशेषत्वम्—    | भक्तिफलोपकारकत्वम् ।                        | ও१      |
| साधनसिद्धभक्तः    | —श्रवणादिसाधनतः सिद्धः ।                    | ৫৩      |
|                   | – केवळेश्वरकृपातः सिद्धः ।                  | ৫৩      |
| नित्यसिद्धभक्तः - | 가게 가장 그는 이 그래 이 가는 그런 어디가 하나 그가 없다.         | ৫৩      |
| विदोषणत्वम्-      | विशेष्यस्यान्वयिनान्वयित्वेसति व्यावर्तकत   | वम्।९९  |
| बन्धः—            | नित्यमुक्तस्य कार्यकारणोपाध्यवच्छेद्यत्वम्  | 1 १०६   |
| कारुण्यम्—        | परदुःखप्रहाणेच्छानियतो वृत्तिभेदः ।         | ११४     |
| सम्मानः—          | सर्वावस्थासु निहेंतुक आदरः ।                | ११९     |
| शरीरत्वम्—        | चेष्टावत्वमखण्डोपाधिर्जातिर्वा ।            | १२६     |
| चेष्टा—           | हिताहितप्राप्तिपरिहारार्था क्रिया ।         | १२६     |
| भगवान्—           | सचिदानन्द्घनोऽद्वितीयो निर्विशेषसर्वक       | π-      |
|                   | रणत्वाद्युपलक्षितः परमात्मा परब्रह्मपद्     |         |
|                   | भिधेयो भगवान् ।                             | १३५     |
| ईश्वरः—           | भगवानेव त्रिगुणमायाविशिष्टः।                | १३५     |
| रुद्रः—           | तमोगुणप्रघान ईश्वरः ।                       | १३५     |
| ब्रह्मा—          | रजोगुणप्रघान ईश्वरः ।                       | १३५     |
| विष्णुः—          | सत्वगुणप्रधान ईश्वरः।                       | १३४     |
| गुणावतारः—        | गुणमात्रोपाधिकोऽवतारः ।                     | १३४     |
| ळीळावतारः—        | - स्वेच्छापरिगृहीतलीलावित्रहोपाधिकोऽवता     | रः। १३४ |
| अवतारः—           | स्वसङ्गल्पपृर्वकं पराधीन इव व्यक्तीकृतदेः   | हो      |
|                   | भक्तवात्सल्याद्यनेकगुणोल्बणः।               | १३८     |
| विभवावतारः-       | – गमनागमनसंश्लेषविश्लेषयोग्यं यथा भव        | ति      |
|                   | तथा दिव्यं देहं प्रकटयन् स्थितः।            | १३८     |

| स्वरूपावतारः-                    | सर्वश्वरः स्वीयाप्राकृतरूपमितरसजातीयतय          | Π     |
|----------------------------------|-------------------------------------------------|-------|
|                                  | प्रकटयन् स्थितः।                                | १३८   |
| मनुजस्वरूपावता                   | रः—मनुजत्वे सति सर्वेश्वरत्वादिकः।              | १३८   |
| अमनुजस्वरूपाव                    | तारः—देवतिर्यगादित्वे सति सर्वेश्वरत्वादिकः     | ।१३८  |
| पूर्णावतारः—                     | थाविष्कृतानेकशक्तिमान् ।                        | १३८   |
| अंशाद्यवतारः —                   | आविष्कृताल्पशक्तिमान् ।                         | १३८   |
| स्वरूपावेशावता                   | ः—केषुचिचेतनेषु स्वेन सन्निधीभृय स्थितः         | । १३९ |
| द्या <del>क्</del> त्याचेद्यवतार | :—केषुचिचेतनेषु दाक्त्या सन्निधीभूय स्थितः      | । १३९ |
| अर्चावतारः—                      | मन्त्रादिसंस्कृता मूर्तिः ।                     | १३९   |
| भावः%—                           | परभक्तेः प्रथमावस्था ।                          | १४३   |
| प्रेम∜}—                         | परभक्तेरुक्तरावस्था ।                           | १४३   |
| श्रवणम्—                         | सगुणस्य निर्गुणस्य वा शब्दकरणकशाब्द-            |       |
|                                  | बोधप्रतिपादक राव्दस्य श्रोत्रेण ग्रहणम्।        | १४८   |
| कीर्तनम्—                        | सगुणस्य निर्गुणस्य वा बोधकशब्दोचारणम्           | । १४८ |
| स्मरणम्—                         | स एवंविधगुण इत्याद्याकारा स्मृतिः।              | १४८   |
| पादसेवनम्—                       | परिचर्या, विष्णुप्रतिमापादसम्बन्धिगृहलेप-       |       |
|                                  | नादिरूपा, गुरोरपि परमेश्वररूपत्वात्तस्य         |       |
|                                  | भगवद्भक्तस्य वा पाद्संवाहनरूपा च ।              | १४८   |
| अर्चनम्—                         | श्रवणादिभिन्नो विष्णुप्रीतिहेतुर्ब्यापारः प्रति | ā-    |
|                                  | मादौ गन्धपुष्पाद्यपंणरूपः।                      | १४८   |
| वन्दनम्—                         | गुरुशालय।मप्रतिमाभगवद्भक्तानां पूजा             | •     |
|                                  | बहिर्मृतनमस्कारः।                               | १४८   |
| दास्यम्—                         | दासस्येव परमेश्वरप्रीतिफलकं सकलकर्मा            | •     |
|                                  | र्पणम् ।                                        | १४८   |
| सल्यम्—                          | विश्वासो मित्रवृत्तिश्च ।                       | १४८   |
|                                  |                                                 |       |

# भक्तिचन्द्रिकायां-

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | गवाश्वादिस्थानीयस्य स्वस्य देहादि-             |       |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|-------|
| भारमानवद्नम्                           |                                                |       |
|                                        | सङ्घातस्य तदेकमजनार्थे विकयस्थानीयं            |       |
|                                        |                                                | કર,   |
|                                        | –रागानुगा (सा कामसम्बन्धरूपेण द्विविधा )। १    |       |
| सम्बन्धरूपा-                           | पितृत्वाद्यभिमानमूळा । १                       | 40    |
| विहिता—                                | श्रवणकीर्तनाद्यन्यतमा, अथवा कर्ममिश्रा-        |       |
|                                        | कर्मज्ञानमिश्राज्ञानमात्रमिश्रान्यतमरूपा। १    | 40    |
| कर्ममिश्रा—                            | सात्विकी-राजसी-तामस्यन्यतमरूपा ( गृह-          |       |
|                                        | स्थाधिकता )।                                   | 40    |
| सात्त्विकी—                            | पापनाश - भगवत्र्यीति - विधिसिद्धिफलिका         |       |
|                                        | (दास्यभक्त्यन्तर्गता)। १                       | 40    |
| राजसी—                                 | विषय-यश-ऐश्वर्यफलिका ( अर्चन-                  |       |
|                                        | 생물하다 일을 하다면 하면 보다 하다 나를 하고 있다. 나를 하고 있다.       | 40    |
| तामसी भक्तिः-ति                        | हेसा-दम्भ-मात्सर्यफलिका (अर्चनभक्त्यन्तर्गता)। | ५१    |
| कर्मज्ञानमिश्रा—                       | उत्तमा-मध्यमा-प्राकृतभेदभिन्ना, (सत्त्व-       |       |
|                                        | गुणतारतम्यभेदेन त्रिविधभक्तभिन्ना, वान-        |       |
|                                        | 회사들은 교계에 되었다. 그렇게 하라면 하는 이동의 그들은 얼마나 이 있는      | ५१    |
| उत्तमभक्तः—                            | सर्वभृतग्रहणसमयेऽपि चित्तद्रवावस्थाप्रविष्ट-   |       |
|                                        | भगवदाकारतया सर्वत्रभगद्भावनोपपन्नः।            | रुष्  |
| मध्यमभकः                               | ईश्वरादिषु प्रेमादियुतः वित्तस्य किञ्चिद्-     |       |
|                                        | 보이면 살았다. 이번 내용하는 사람들이 되었다면 하는 것이 없는데 되었다.      | र५१   |
| प्राकृतभक्तः—                          | द्रवावस्थारहितोऽपि तदर्थे श्रवणादिभाग-         |       |
|                                        | 아마다 그 사람들은 얼마를 하는 것이 되었다.                      | ५१    |
| ब्रानमात्रमिश्रा-                      | 지금은 대화된 집 중요 하는데 그 이 그리고 있는데 중요 하는데 입하다.       | ,,    |
| शामभा जामञा —                          | 점점 경기에 작동을 다듬는 얼마나 하나 없다면 살아 되었다.              |       |
| A .                                    | धारावाहिक्यनवच्छिन्ना सर्वेशविषया वृत्तिः।     |       |
|                                        | (द्रवावस्थाप्रविष्टभगवत्स्वरूपभानस्य त्रिवि-   |       |
| 医电影探探 医电子电压性电路探测量                      | धानाम चिविधा शिक्ष्यधिक्या व 🕦 😘               | ( . D |

|                           | विशेषशब्दसंकलनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૭           |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| प्राकृतो भागवतोत्त        | मः—प्रपञ्चसत्यत्वभानसहितः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १५२         |
| मध्यमो भागवतोत्त          | मः—प्रपञ्चमिथ्यात्वभानसहितः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १५२         |
| उत्तमो भागवतोत <u>्</u> त | मः—प्रकारद्वयेनापि प्रपञ्चभानविरहितः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १५२         |
| अर्चिरादिमार्गः—ः         | अर्चिरादिदेवताद्वारा ब्रह्मपुरुषगमनसाधनभृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ा२०६</b> |
| देवपथः—                   | <b>9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ;;          |
| ब्रह्मपथः—                | <b>,,</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | "           |
| दक्षिणो मार्गः—           | धूमाभिमानिदेवताद्वारा देवसेवासाधकः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २०६         |
| पितृयानम्—                | 하는 것이 하는 것도 이 경험을 받는 것을 보는 것을 보는 것이 되었다.<br>하는 것은 1 <b>2</b> 00만 되었다. 같은 것은 것을 보는 | ,,          |
| धूमादिमार्गः—             | <b>97</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,,          |
| पड्विधं कर्म—             | केवळसात्त्विकाद्यन्यतमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २११         |
| केवलसास्विकम्-            | -भगवद्ध्यानादिकं (निःशेषपापहरम् )।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | "           |
| सात्त्विकराजसम्-          | –हिंसारहितकायक्केशादिरूपम् ( प्रायेण-<br>दुष्कर्मविशेषहरम् )।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,,          |
| सात्त्विकतामसम्-          | —हिंसासहितं नित्यकर्म ( पापसंवित्तं<br>पापविशेषहरम् )।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 57          |
| राजसम्—                   | हिंसारहितं काम्यम् (कर्मफलमोगानुक्-<br>लचित्तनेर्मल्यकरं न पापहरम्)।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 37          |
| राजसतामसम्—               | हिंसासहितं काम्यम् (भोगानुकूळचित्त-<br>नैर्मल्याधायकमपि दुःखसंवळितसुखा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| केवछं तामसम्              | 그리고 그렇게 하는 것이 가는 물이 없는 것이 되었다. 하는 것이 없는 것이 되었다는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 37          |
| त्रिविधं प्रायश्चित्त     | समेतं च दुःखैकसाधनं चित्तकालुष्यकरम् )<br>म् – सास्विकराजसाद्यन्यतमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
|                           | -हिंसारहितं कायक्लेशादिमत् (पूर्वोक्त-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | "           |
| सात्त्वकराजसम्<br>-       | —हिसाराहत कायक्लशादिमत् (पूर्वाकः<br>द्वितीयकर्मण्यन्तर्भृतम्)।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,,,         |

# भक्तिचन्द्रिकायां-

| 일하다 다른 하는 이 아들은 그리아 그 모양습니다.                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                       | २११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| र्भूतम् )।                                            | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पुनः पुनः पापचिकीर्षाप्रतिवन्धको मानसो                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| व्यापारः।                                             | २१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पकान्तभक्तिः परभक्तिरितियावत् ।                       | २१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| रागावान्तरजातिः ।                                     | २२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| बुद्धथवान्तरजातिः।                                    | २२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| द्यारणाभिन्ना ।                                       | २२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आत्मनिवेदन-दीनतान्यतरत्।                              | २२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| जीवसमर्पणं स्थूलादिशरीरसमर्पणञ्च ।                    | २२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| जीवत्वपरित्यागेन ब्रह्मणैकीकरणम् ।                    | २२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| - गवादिसमर्पणवत्स्वसत्तात्यागः ।                      | २२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| कदाचित्क्रपया तत्सिनियौ तन्मूर्तिसन्निधौ              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| वा स्वस्यानुत्राह्यस्वद्यापनम्।                       | २२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वाग्मनस्तनुभिः परमात्मन आश्रयणम् ।                    | २२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| प्रपञ्चाभावेन स्वस्मिस्तज्ञानतस्तद्वति-               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| शालिता।                                               | २२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वैजात्यशालितत्त्वभावोपलच्चितस्वाभिन्न-                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| भगवत्स्वरूपावाप्तिलज्ञणा ।                            | २३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पूर्वरूपापरित्यागेनोत्तरावस्थारूपः।                   | २३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (ब्रह्मणो चेदचिषये) सर्वेषां परुषार्थीस-              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 경기들이 열 시간 기업을 모임하는 일을 내일 하고 있습니다 하다면서 모르게 그리고 없었다. 특히 | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ्वर्णानां प्रकृते निर्मातत्वम् ।                      | 2319                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                       | पकान्तभक्तिः परभक्तिरितियावत् । रागावान्तरजातिः । बुद्ध्यवान्तरजातिः । श्वरणामिन्ना । आत्मिनवेदन-दीनतान्यतरत् । जीवत्वपरित्यागेन ब्रह्मणैकीकरणम् । जीवत्वपरित्यागेन ब्रह्मणैकीकरणम् । गवादिसमर्पणवस्वसत्तात्यागः । कदाचित्कपया तत्सिनिधौ तन्मूर्तिसिन्निधौ वा स्वस्यानुत्राह्मत्वज्ञापनम् । वाग्मनस्तनुभिः परमात्मन भाश्रयणम् । प्रपञ्चाभावेन स्वस्मिस्तज्ज्ञानतस्तद्वति- शाल्तिता । वैजात्यशाल्तित्त्वभावोपल्रच्चितस्वाभिन्न- भगवत्स्वरूपावाप्तिल्ज्ञणा । पूर्वरूपापरित्यागेनोत्तरावस्थारूपः । (ब्रह्मणो वेदविषये ) सर्वेषां पुरुषार्थसि- द्वये नियतकमस्वरावपेक्ष्य पूर्वकल्पेषु स्वकृतेनैव नियतेन क्रमादिना विद्यष्ट- |

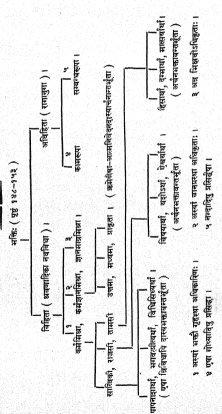
| विशेषशब्दसंकलनम्                        | ९                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सर्वदा सतः कार्यस्यातीतावस्था ।         | २४३                                                                                                                                    |
| सर्वदा सतः कार्यस्यानागतावस्था ।        | २४३                                                                                                                                    |
| प्रतियोग्यविशिष्टाधिकरणस्वरूपः ।        | २४३                                                                                                                                    |
|                                         | २४३                                                                                                                                    |
| वस्तुनो वर्त्तमानावस्था ।               | २४४                                                                                                                                    |
| वस्तुनोऽनागताद्यवस्था ।                 | २५४                                                                                                                                    |
| सूक्ष्मतया कारणेष्वविभागः। ( कार्यस्या- |                                                                                                                                        |
| तीतावस्था )                             | રપ્રક                                                                                                                                  |
| विद्योपार्थबोधकपदसंकलनम् । ( १ )        |                                                                                                                                        |
|                                         | सर्वदा सतः कार्यस्यातीतावस्था । सर्वदा सतः कार्यस्यानागतावस्था । प्रतियोग्यविशिष्टाधिकरणस्वरूपः । ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

( १ ) शब्दानां मातृकाक्रमेणावश्यकमपि निवेशनमेकार्थसंबद्धानां शब्दानामे-कस्थल प्वोपछव्यिभैवस्विस्यमिशायेग् न कृतम्।

# अथ प्रत्यध्यायादिसूत्रसंकलनम् ।

| अध्यायः | आह्निकम् | अत्र स्त्रसंख्या |            | भाष्यकारमते      |                                                                                             |  |  |
|---------|----------|------------------|------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ę       | १<br>२   | र<br>१९          | <b>ર</b> ૮ | <b>९</b><br>१७   | २६                                                                                          |  |  |
|         | ₹<br>2   | ર <b>૧</b><br>૨૧ | <b>x</b> c | ર <b>્</b><br>રર | \<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\ |  |  |
| 3       | <b>8</b> | 2                | १६         | ૮                | १६                                                                                          |  |  |
| 3       | Ę        | १                | ०२         | १००              |                                                                                             |  |  |

# भक्तिविभागादिवोधकं चित्रम्।



# अथात्रस्थितग्रन्थतद्वागग्रन्थकारनामानि ।

| ग्रन्थादिनाम    | पृष्ठम्       | <b>अन्थादिनाम</b> | पृष्ठम्     |
|-----------------|---------------|-------------------|-------------|
| पञ्चरात्रम्     | ६             | महाभारतम्         | ८२, ८६ इ०   |
| श्रोभागवतम्     | ६, ८, १६ इ०   | स्कन्दपुराणम्     | বেড         |
| विष्णुपुराणम्   | ८, १०, ४२ इ०  | योगसूत्रम्        | <b>ে</b> ৎ  |
| नारदीयम्        | ૮, રરધ        | योगशास्त्रम्      | ८९          |
| तन्त्रम्        | ९, १३६ इ०     | प्राचीनाः         | ९२          |
| रामायणम्        | १८            | व्रह्मकाण्डम्     | ९३          |
| भगवत्पादीयाः    | २५            | वादरायणः          | ९५, ९७ इ०   |
| <b>बृद्धाः</b>  | २८, ४२ इ०     | काश्यपः           | ९७          |
| पराशरोपपुराणम्  | ( ३४          | व्यासः            | ९७, १९३ इ०  |
| पतञ्जलिः        | ४७, १५८ इ०    | शाण्डिल्यः        | ९८          |
| चिरकारिकोपाख्य  | गनम् ४८       | ऋषिः              | ९८          |
| बादरायणस्त्रम्  | 86            | श्रीमद्रामानुजाच  | र्याः १०१   |
| भगवद्गीता       | <b>પ</b> ૦    | छान्दोग्यम्       | १०२         |
| पुराणानि        | ५३            | मोक्षधर्मः        | १०४         |
| वैष्णवम्        | 48            | ईश्वरगीता         | १०६, २००    |
| स्कान्दम्       | ५४, २२३ इ०    | श्रुतिः           | १२३, २२४ इ० |
| बह्मव्यः        | ৩१            | पुराणम्           | १२३         |
| आदिपुराणम्      | ৩২            | वाराहम्           | १२५, २२७    |
| बृहदारण्यकम्    | ७४, १०५ इ०    | मीमांसावार्तिकरु  | त् १२८      |
| गोपाछतापिनी     | ৩४, १३३       | वेदान्तसिद्धान्तः | १२८         |
| भाष्यकारः ( स्व | प्नेश्वरः) ७७ | पराशरोपपुराणा     | दि १३२      |
| पुराणेतिहासौ    | বে            | मैत्रायणीयश्रुतिः | १३४         |

| प्रन्थादिनाम              | पृष्ठम् | ' ग्रन्थादिनाम           | पृष्ठम्     |
|---------------------------|---------|--------------------------|-------------|
| काळीपुराणम्               | १३४     | भरतोपाख्यानम्            | २१०         |
| <b>बृहन्नारदीयम्</b>      | १३४     | नारायणीयम्               | २१६         |
| भविष्यत्पुराणम्           | १३७     | स्मृतिः                  | २१९         |
| द्रोणपर्व                 | १३७     | निबन्धः                  | २२२, २२९    |
| वायुपुराणम्               | १३७     | पाद्मम्                  | રરક         |
| अगस्त्यसंहिता             | १४८     | कौर्म्यम्                | २२४ इ०      |
| विष्णुधर्मोत्तरम्         | १७१     | छैङ्गम्                  | २२४, इ०     |
| मीमांसकाः                 | १७२     | कात्यायनसंहिता           | <b>૨</b> ૨५ |
| कापिलपञ्चरात्रम्          | १८२     | नारसिंहम्                | २२९         |
| भविष्योत्तरम्             | १८२     | <b>इवेताश्वतरोपनिपद्</b> | २३०         |
| पद्मपुराणम्               | १८२     | अभियुक्ताः               | રક્રર       |
| शातातपः                   | १८२     | मात्स्यम्                | २३६         |
| <b>श्रुद्राधिकरणम्</b>    | १८४     | पञ्चशिखाचार्यः           | રરૂ૮        |
| महाभारते मतङ्गोपाख्यान    | म् १८४  | मन्त्रः                  | २३८         |
| लिङ्गपुराणम्              | १८७     | वनपर्व                   | રક્ષર       |
| याञ्चलक्यम्               | १९१     | वेदान्तस्त्रव्याख्या     | રક્ષ્ય      |
| वासिष्ठम्                 | १९४     | शारीरकमीमांसासूत्रम      | म् २४९      |
| रासपञ्चाध्यायी            | १९७     | इति ग्रन्थादिनामसचिका ।  |             |
| वेदान्तसूत्रं तद्भाष्यं च | २०७     |                          |             |
| अजामिलोपा ख्यानम्         | २१०     | <u> </u>                 |             |

<sup>(</sup>१) प्रायः सर्वत्रानेकविभक्त्यन्तपदानां प्रथमान्तत्या विपरिणामेनोल्लेख इति ज्ञेयम् ।

# अथाशुद्धशोधनम् ।

| अशुद्धम्  | शुद्धम्                            | पङ्क्तिः | पृष्ठम्     |
|-----------|------------------------------------|----------|-------------|
| प्रतीतिः  | प्रीतिः                            | १        | દ્          |
| रतिः परां | रतेः परां                          | १३       | લ           |
| तानभ्य    | ता नाभ्य                           | ૬        | ঙ           |
| निरूप     | ं निरुप                            | १८       | ૭           |
| वयसा      | वयसां                              | १२       | १३          |
| नास्ना    | नाम्ना                             | १०       | १४          |
| यथा       | यथा ?                              | ફ        | १४          |
| विवशाः    | विवशा                              | २०       | १५          |
| भि तस्य   | भितः स                             | ខ        | १६          |
| भृत्य     | भृत्य                              | ¥        | १८          |
| वमत       | वमेत                               | રરૂ      | રશ          |
| श्रयणा    | श्रयाणां                           | ९        | २२          |
| न्याश्र   | न्याश्च                            | २२       | २३          |
| संस्तवे   | संप्तवे                            | 3        | રક          |
| नुवृत्तौ  | नुवृत्तिः                          | १२       | <b>२</b> ४. |
| प्रसाद    | प्रमाद                             | २३       | રક          |
| चत्ताले ' | चित्तालो                           | રક       | રક          |
| रिवशौमि   | रवशाभि                             | ঙ        | રૂપ         |
| नोऽतत्    | नस्तत्                             | १६       | २४          |
| सर्वे     | तर्षे                              | ९        | રફ          |
| चयत्वे    | षयत्वेन                            | १प्र     | २६          |
|           | 문화하다 12km 하다 보고 있는 사람은 그는 경험 기능이다. |          |             |

| अशुद्धम्           | <b>गु</b> दम्  | पङ्क्तिः | पृष्ठम्     |
|--------------------|----------------|----------|-------------|
| वच्छिनया           | वच्छिन्नाया    | १८       | २५          |
| तन्न               | तत्र           | ६        | રહ          |
| क्यथ               | क्पथः          | १४       | २९          |
| तया                | तपो            | २१       | २९          |
| स्वकुतो            | त्वकुतो        | ¥        | ३०          |
| मे प्रार्थ्यः      | ते प्रार्थ्यः  | १६       | ३०          |
| भगत्स              | भगवत्स         | २१       | ३०          |
| +++                | पृच्छामो भवतोऽ | १        | <b>३</b> १  |
| दर्शने             | दर्शनं         | १४       | <b>રૂ</b> ૨ |
| च्रत               | হার            | १७       | ३२          |
| + અમિ              | मात्राभि       | १०       | ३३          |
| यच्छ तछू           | य इच्छेच्छ्रे  | १२       | ३३          |
| धानस्म             | धानस्य         | २२       | ३३          |
| ध्यासना            | ध्यासिना       | રષ્ટ     | ३३          |
| श्रियः             | श्रितः         | ९        | ३४          |
| <b>गृहा + + सु</b> | गृहापत्यसु     | २३       | રૂક         |
| तस्याभग            | तस्माद्भग      | १८       | રૂપ્ર       |
| म्बुज              | म्बुजम्        | १६       | <b>३</b> ६  |
| मसु                | मनु            | રક       | 38          |
| त्पयः              | त्य यः         | ફ        | ३८          |
| <b>ज्ञान</b> नि    | ज्ञानं नि      | ११       | ३८          |
| <b>मु</b> सुदे     | मुमुहे         | १८ ं     | ३८          |
| स क्षणो            | साक्षिणो       | २२       | ३८          |
| श्रद्धादौ          | देहादौ         | ંર       | <b>३</b> ९  |
| दशदशो              | दशो            | १६       | 80-         |
| तस्यार्थ           | तस्याथ         | १८       | ૪૦          |

| अशुद्धम्         | शुद्रम्             | पङ्किः   | पृष्ठम्         |
|------------------|---------------------|----------|-----------------|
| स्पर्शगात्राङ्ग  | स्परशाङ्ग           | ર        | કર              |
| सद्गुण           | तद्गुण              | १९       | 8३              |
| चत               | चात                 | १०       | કદ્             |
| तदे              | तमे                 | २२       | 8૮              |
| यथा              | तथा                 | <b>ę</b> | કર              |
| रामाश्व          | रामाश्च             | . ૧૪     | ४३              |
| पर               | परं                 | १७       | પ્રષ્ટ          |
| श्चाना           | श्चाना              | २२       | ሂሂ              |
| गीती             | गीति                | રક       | ২ও              |
| णामेणा           | णामेना              | १२       | દ્દપ્ર          |
| नं द्वारं        | नं न द्वारं         | રર       | દ્રફ            |
| त्यन्य           | त्यनन्य             | ę        | ે.<br>૬૮        |
| विस्तरः ॥ ४ ॥    | विस्तरः।            | 3        | હેર             |
| सिद्धम् ।        | सिद्धम्॥४॥          | ११       | ७१              |
| ववहत कुले        | वहतकृष्णले          | ¥        | હર              |
| विन्नो           | विष्णो              | १३       | ৩২              |
| तापन्यां         | तापिन्यां           | २०       | હ્ય             |
| मामा             | ममा ं               | १४       | ব্ৰে            |
| <b>्रनुसर्वे</b> | ऽ <del>नु</del> सवं | २१       | ૮૪              |
| यभ्भुश           | यम्भुश              | २३       | ୯୫              |
| मूछ              | मूळः                | 3        | ૮૫              |
| समना             | रामना               | હ        | C¥              |
| ग्नह             | ग्रह                | ی        | C¥.             |
| घिस्य            | धिक्यं              | १५       | 80              |
| एववि             | एवं वि              | ٦٥       | ę o.            |
| तुषां :          | तुषा .              | १४       | ્<br><b>૧</b> ૧ |
|                  |                     |          |                 |

|                 | 8              |            |         |
|-----------------|----------------|------------|---------|
| अशुद्धम्        | शुद्धम्        | पङ्किः     | पृष्ठम् |
| श्रेयो ज्ञा     | श्रेयो हि ज्ञा | १          | ९२      |
| नु ज्ञाय        | नुज्ञानाय      | <b>२१</b>  | ९३      |
| शाद्वे          | शाद् है        | २०         | 9.4     |
| भावज्ञा         | भावे ज्ञा      | २१         | ९४      |
| युक्तानु        | युक्त्यनु      | १          | ९६      |
| <b>হ্বা</b> ন্দ | ज्ञानं नफ      | ११         | ९६      |
| णविशेष्यस्य     | णविशेष्ययोः    | ११         | ९९      |
| व क भावस्य      | वस्य           | १४         | १००     |
| मत्मन्नि        | मत्सन्नि       | ध          | १०२     |
| जीवात्म         | जीवेनात्म      | १८         | १०३     |
| पर्णा'त्या      | पर्णा'इत्या    | ક          | १०६     |
| रैमता           | रैर्मता        | <b>૨</b> १ | १०६     |
| अन्ते           | अन्त्ये        | <b>የ</b> ሂ | १११     |
| वलवा            | बलवद्वा        | १६         | ११४     |
| पादन            | पादान          | २०         | ११५     |
| दानीमु          | दानीं मु       | ૨૦         | ११५     |
| रम्यप           | रम्परा         | • १२       | ११६     |
| त्यत्यु         | त्ययु          |            | ११७     |
| तत्वाह          | तत्राह         | १४         | १२१     |
| त्तम            | त्तमे          | - २१       | १२१     |
| शंसा            | शङ्क्या        | ર          | १२३     |
| लीनं            | <b>लीक</b> ं   | ૨૧         | १२३     |
| बह              | बहु            | १४         | १२४     |
| रार्थी          | रार्था         | ૮          | १२६     |
| मुद्दिय         | मुद्दिश्य      | १६,१७,१८   | १२६     |
| तद्भाग          | तद्राग         | 5          | १ः९     |
|                 |                |            |         |

| अशुद्धम्  | शुद्धम्         | पङ्क्तिः   | पृष्ठम् |
|-----------|-----------------|------------|---------|
| वाविर्भा  | वाभा            | ९          | १२९     |
| लिङ्गव    | लिङ्ग व         | १८         | १२९     |
| जीवोत्पा  | जीवत्वप्रतिपा   | ३          | १३१     |
| महासेवा   | महत्सेवा        | १६         | १३१     |
| षरुप      | षरूप            | ૭          | १३२     |
| मकेषु     | मकेषु ?         | १४         | १३४     |
| सविन      | साधन            | २          | १४२     |
| स्वराय    | स्वस्त्य        | १९         | १४४     |
| हन्ति     | हन्ति तत्       | २१         | १४४     |
| कीना      | कीर्तना         | १          | १४६     |
| এর্জনঃ    | ऽर्जुनः         | <b>१</b> = | १४७     |
| ज्ञगत्    | क्षगत्          | ¥          | દ્દષ્ટલ |
| रधी       | रभिधी           | १३         | १४९     |
| यि वतस्   | यित्वात्        | १९         | १४९     |
| दासत्व    | दास्यत्व        | १४         | १४०     |
| दास्य     | सात्विक्यादास्य | ę          | १४१     |
| इदं म     | इदंन म          | १४         | १६०     |
| र्धास्स्व | र्धात्स्व       | २१         | १६०     |
| नमिष्टं   | नमनिष्टं        | રષ્ટ       | १६१     |
| वथा       | वस्था           | १२         | १६१     |
| या-सुस्व  | यासु स्व        | १६         | १६३     |
| त्यक्त्वा | हित्वा          | २०         | १६३     |
| नमपि      | नोऽपि           | પ્ર        | १६६     |
| क्रश      | क्लेश           | 3          | १६९     |
| तार्थि    | तार्थ           | १९         | १७२     |
| वाञ्स     | वा स            | १३         | १७३     |
|           |                 |            |         |

| अशुद्धम्        | गुद <b>म्</b>   | पर्ज्यकः | पृष्ठम्     |
|-----------------|-----------------|----------|-------------|
| श्रृणो          | श्रणो           | १७ इ.    | १७४ इ.      |
| <b>अभावात्</b>  | ऽभावात् ?       | ९        | १७६         |
| नचा             | तथा             | २२       | १७६         |
| स्य मनन्त ए     | स्यमनन्तमे      | १७       | १७७         |
| पराम्प          | पारम्प          | २१       | १८०         |
| देका            | दैका            | १०       | १८६         |
| माशृ            | मान्श्          | १४       | १८९         |
| <b>ए</b> त      | एव "त           | ९        | १९४         |
| नवरि            | नव              | १०       | १९६         |
| ङ्गयु           | ङ्गय            | ૮        | १९७         |
| <b>चुष्ठ</b>    | <b>नु</b> तिष्ठ | ?        | १९८         |
| भक्ते           | भक्तत्वे        | 8        | १९९         |
| त्वाहे          | त्वहे           | ૨૦       | ११९         |
| ા રક ા          |                 | १४       | २००         |
| <b>स्फू</b> तिः | स्फूर्तिः       | ঽ        | २०३         |
| न समा           | नासमा           | ৎ        | <b>૨</b> १૪ |
| ध्याया          | धाना            | ৩        | २३०         |
| ऽण्डो           | ऽखण्डो          | १९       | २३३         |
| द्रष्ट          | द्रष्टृ         | ११       | २३४         |
| भक्ते           | भक्त            | હ        | રકદ્        |
| ऽऽद             | ऽऽदि            | १३       | રક્ષ્ટ      |
|                 |                 |          |             |

इत्यशुद्धि शोधनम् ।

# भगवङ्कत्तिचन्द्रिकोछासे मिलितपाउभेदादिसंकलनम्।

| विद्यमानम् ।           | मिलितम् ।                 | पङ्किः | पृष्ठम्  |
|------------------------|---------------------------|--------|----------|
| यदि सक्द्रता (?)       | द्यपि सकृदुदिता           | १४     | ૈર       |
| रसिकां शारिडल्यसूत्रे  | रसदां शारिडल्यसूत्रेषु    |        |          |
| युतां                  | ai                        | १७     | <b>१</b> |
| फल्किं                 | फलदां                     | १८     | १        |
| स्मृत्वा चित्तरितीर्ण- | कृत्वात्रो <b>ल्लसितं</b> |        |          |
| शास्त्रजलधीन्          | हितं जितमनो               | १९     | १        |
| रपि हि                 | रपि च                     | २१     | ર        |
| रिखलै                  | रसिकै                     | ঽ      | 3        |
| स्तामानाद्यैर्विलसद-   | स्तां मानाचैर्विलसद्यु-   |        |          |
| नुबन्धा                | बन्धां                    | १०     | ą        |
| न्यायैरथ               | स्मामूरथ                  | १२     | ą        |
| न च गु                 | नवगु                      | १४     | ঙ        |
| मुकुन्दादा             | मुकुन्देन्दा              | ૨૦     | ११       |
| सुषमा                  | सुखमा                     | १४     | १२       |
| तूणीधनुर्घारिणौ        | कोदण्डवाणान्वितौ          | હ      | १३       |
| बुधः                   | बुधैः                     | ٤      | १३       |
| रुदिता व               | हृदि ताव                  | १३     | १३       |
| गुरुजनास्ते + छ        | गुरुजनात्प्रेमल           | १५     | १३       |
| पृष्टः                 | विपृष्टः                  | ų      | १४       |
| हशः + वि               | दशः स्याद्धि              | १२     | . १४     |
| कृति कृतैः             | <b>कृतिकृते</b>           | १८     | १४       |
|                        |                           |        |          |

| विद्यमानम् ।            | मिलितम् ।           | पङ्किः             | पृष्ठम       |
|-------------------------|---------------------|--------------------|--------------|
| ावधमानम्।<br>चिरेण      | परं हि              | 3                  | <u>ر</u> ي ع |
| ।पर्प<br>मपित           | मथ त                | હ                  | १            |
| नाप त<br>न्त+घ          | न्तर्घाघ            | १२                 | ्<br>१       |
| .त. ज<br>सम्बभूव पुलकम् | सम्बभ्व पुलकान्वितग | Later And American |              |
| 71.4.8.4 30 m.r         | गद्गदस्वर उदश्रुलोच |                    | 20           |
| अभितस्य                 | अभिनम्य             | ષ્ટ                | 25           |
| मितपदः                  | मितमदः              | હ                  | 8            |
| हि <b>धा</b> भि         | प्रियाभि            | १५                 | १            |
| र्शीलिन                 | शालिन               | દ                  | १ः           |
| तर सं                   | तव सं               | રર                 | ۶.           |
| समार+मा                 | समारब्धे मा         | ૪                  | १            |
| परेषां सा               | परेष्टाप्त्या       | १८                 | १०           |
| सुकृते                  | सुकृते              | २२                 | १            |
| सुखोद्धाः<br>सुखोद्धाः  | सुखोद्गा            | २३                 | १            |
| -<br>+ + वतां           | अक्षण्वतां          | २                  | ર            |
| वर्णयामः                | वर्णनीयं            | ९                  | 3            |
| स्वनेत्र                | सुनेत्र             | १०                 | ર            |
| +++++3                  | संद्रावयत्याशु      | १४                 | ર            |
| पा + मिति               | पारुहांसमि          | १९                 | 3            |
| काचित्स्वा              | कापि स्वा           | २०                 | ٦,           |
| मुक्तौ                  | मुक्त्यै            | १०                 | ર            |
| वपुः प्रादुर्भृतेन      | मनः प्रादुर्भृतेर्न | १३                 | २            |
| त्वस्याः                | न्धस्याः            | ર                  | ۶            |
| <b>मुखमखिनः</b>         | <b>मुखमतितः</b>     | હ                  | ર            |

| विद्यमानम् ।            | मिलितम् ।           | पङ्क्तिः   | पृष्ठम्    |
|-------------------------|---------------------|------------|------------|
| यस्यासौ सुख             | किंवा यस्य श        | १७         | २८         |
| रनिशं रक्ता महान्तो हरौ | रुपधि त्यक्त्वा महा | न्तस्तथा ५ | <b>३</b> ९ |
| सोक्ता                  | प्रोक्ता            | 9          | २९         |
| पश्यन्नाहितया           | पश्यन्नादतया        | १०         | २९         |
| न्नमन्सा                | न्नमन्दा            | १०         | २९         |
| न्नमहतां                | न्नभजतां            | ११         | રર         |

इति पाठभेदसंकलनम्।(१)



<sup>(</sup>१) भगवद्गत्तिचन्द्रिकोह्णसभन्यः केवलप्रथमभत्तिप्राधान्यप्रकाशान्तो भक्ति-चन्द्रिकासमानातुपूर्विकः, ततः परमुदाहरणभूतश्लोकाः प्रायो भक्तिचन्द्रिकान्तर्गता एव । अयं सार्धेकादशप्रकाशपर्यन्तः खण्डित उपलब्धः । अस्य कर्ता नारायणतीर्यं एवेत्यतु-मीयते । भक्तिचन्द्रिकैकोनत्रिशस्त्रप्रपर्यन्तम्यं पाटसंशोधन उपयुक्तः । बुलन्दशहर-समीपवर्ति 'स्याना' प्रामनिवासिनां पण्डितकन्द्रस्यालालवैद्यमहोदयानामयं प्रन्थस्तद्वा-मनिवासिनां श्रीमतां हीरालालरस्तोगिमहोदयानां कृपातः श्रीमतां डॉ॰ मङ्गलदेवशाबिणां द्वारोपळ्ळ्यः ।

अवशिष्टाशुद्धिशोधनम् ।

| अशुद्धम् ।                 | शुद्धम्।                 | पङ्किः               | पृष्ठम्     |
|----------------------------|--------------------------|----------------------|-------------|
| ममस                        | मस                       | १५                   |             |
| तानभ्य                     | ता नाभ्य                 | ę                    | ૭           |
| तयोऽ                       | तपोऽ                     | ৩                    | १२          |
| कुब्जः                     | कंसः                     | ٠                    | १२          |
| दुवति                      | द्रवति                   | १४                   | १४          |
| सर्वा स्त्व                | सर्वा स्त्व              | 8                    | १८          |
| मेव                        | मिव                      | १२                   | १८          |
| हृद्या                     | हृद्यः                   | २१                   | १८          |
| कृष्णे क                   | <i>ऋष्णा</i> क्ट         | १३                   | २१          |
| ना हं                      | चाहं                     | 4                    | રક          |
| गुणे क                     | गुणेऽगुणे क              | १८                   | ર૮          |
| ष्यंशे                     | ष्यंसे                   | ی                    | રૂક         |
| श्रियः                     | श्रितः                   | ٩,                   | રૂઇ         |
| समं                        | शमं                      | १०                   | ४०          |
| प्रथमाध्याये द्वितीय       | गाह्विकम् (अस्य          | स्थाने ) द्वितीयाध्य | गये प्रथमा- |
| हिकतिमि ११९ पृष्ट          |                          |                      |             |
| मस्मादिति वा               | मस्माद्वा                | १                    | २४०         |
| गुणाच्य                    | गुणव्य(शाडिल             | <b>।स्त्रेषु</b> )५  | 4           |
| न्नाज्ञानात्<br>साज्ञानात् | नाज्ञानात्करणत           | ग्रासिद्धेः          |             |
|                            | ( शाण्डि० स              | ₹o) ৪                | ٠           |
| आविस्त                     | आविस्ति ( "              | ં'') ૬               | ૭           |
| न्नाशानात्                 | नाज्ञानात्करण -          |                      |             |
|                            | त्वासिद्धेः              | १०                   | ی           |
| विक्षिन्न                  | विभिन्न (विशे            | षशब्द                |             |
|                            | संकलने )                 |                      | ų           |
|                            | इत्यवशिष्टाशुद्धि<br>•>> | शोधनम् ।             |             |

# THE PRINCESS OF WALES SARASWATI BHAVANA TEXTS.

#### Edited by

Dr. Mangal Deva Shastri, M. A. D. Phil (Oxon.), Principal, Sanskrit College, Benares. (No. 1 to 68 and 73 edited by M. M. Pt. Gopi Nath Kavirai, M. A.)

No. 1—The Kiraṇāvalī Bhāskara, (ফিলোবজী মান্কে) [বীনীবিক্ত], a commentary on Udayana s Kiraṇāvalī, Dravya section, by Padmanābha Miśra. Edited with Introduction and Index by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A.

No. 2—The Advaita Chintāmaṇi, (अद्वेतिचन्तामणि)
[चेदान्त], by Raṅgoji Bhaṭṭa. Eduted with
Introduction etc. by Nārāyaṇa Śastri Khiste
Sāhityāchārya. Re. 1-12

No. 3—The Vedāuta Kalpalatikā, (वेदान्तकल्पलिका)
[वेदान्त], by Madhusūdana Saraswati. Edited
with Introduction etc. by Rāmājuā fāndeya
Vyākaranāchārya. Re. 1-12

No. 4—The Kusumāñjali Bodhinī, ( কুদ্রুমাঞ্জন্তিরাখিনা )
[न्याय], Chapter I—III only, a Commentary on
Udayana's Theistic Tract, Nyāya Kusumāñjali,
by Varadarāja, Edited with Introduction etc. by
M. M. Pt. Gopināth Kavināja, M. A. Re. 2-0

No. 5—The Rasasāra (रससार) [वेशोषक], a Commentary on Udayana's Kiraņāvalī, Guṇa Section, by Bhaṭṭa Vāṇāndra. Edited with Introduction etc. by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A. Re. 1 - 2

No. 6--(Part I)-The Bhāvanā Viveka (भावनाविवेक)
[सीमांसा], by Maṇḍana Miśra, with a Commentary
by Bhaṭṭa Umbeka. Edited with Introduction
etc. by M. M. Gaṅgānātha Jhā, M. A., D. Litt. Rs.0-12

| No. 7—(Part I )-The Yogininrdaya Dipikā, ( योगिनी-<br>इत्यदीपिका) [तन्त्र], by Amṛtānanda Nātha, being<br>a Commentary on Yogininrdya, a part of<br>Vāmakešvara Tantra. Edited with Introduction   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| etc. by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A. Re. 1 - 2                                                                                                                                               |
| No. 7-( Part II ) Do. Do. Re. 1-4                                                                                                                                                                  |
| No. 8—The Kāvyaḍākinī (कान्यदाकिनी) [कान्यदास्त्र], by Gaṅgānanda Kavindra. Edited with Intro- duction etc. by Jagannātha Śāstri Hoshing Sābityopā ihyāya. Rs. 0 - 16                              |
| No. 9—(Part I)-The Bhakti Chandrika (মন্দিবনির্কা)<br>[মন্দির্যাল্ল], a Commentary on Śāuḍdyas Bhakti-<br>sūtras, by Nāiāyaṇa Tirtha, Edited with a<br>Prefatory Note by M. M. Pt. Gopināth        |
| Kavirāja, M. A. Rs. 0 - 15                                                                                                                                                                         |
| Part II Do. Do. Do.                                                                                                                                                                                |
| Edited with Introduction etc. by Pt. Anant<br>Shastri Phadke Vyākarnāchārya, Professor<br>Sanskrit College, Benares,                                                                               |
| No. 10-(Part I)-The Siddhāataratna ( सिद्धान्तरज्ञ )<br>[गोडीयनेक्यादरोंन ], by Baladeva Vidyābhūşuna.<br>Edited with a Prefatory Note by M. M. Ps.                                                |
| Gopiuāth Kavirāja, M. A. Re. 1 - 2                                                                                                                                                                 |
| No. 10-( Part II )— Do. Do. Re. 2-12                                                                                                                                                               |
| No. 11-The Śrī Vidyā Ratna Sūtras, (ऑविशास्त्रस्त्र) [तन्त्र]. by Gaudapā la, with a Commentary by Sankarāranya, Edited with Introduction etc. by Nārāyaṇa Sāstrī Khiste, Sāhityācharya. Rs. 0 - 9 |
| No. 12-The Rasapradīpa, (स्त्रादीप) [अळङ्कार], by<br>Prabhākar Bhaṭṭa. Edited with Introduction etc.<br>by Nārāyaṇa Śāstri Khiste Sāhityāchārya. Re. 1 - 2                                         |
|                                                                                                                                                                                                    |
| No. 13-The Siddhasiddhāuta Saṅgraha, (सिद्धसिद्धान्तसंग्रह)<br>[ नाथमार्ग ], by Balabhadra. Edited with<br>Introduction by M. M. Pt. Gopināth                                                      |
| Kavirāja, M. A. Rs. 0-14                                                                                                                                                                           |
| [2] [2] [2] [3] [3] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4                                                                                                                                         |

|     | (3)                                                                                                                                                                                                                                           |     |               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------|
| No. | 14-The Trivenikā, (নির্বিणিকা) [ অজন্ধুন ], by Āśādhar<br>Bhaṭṭa, Edited with Introduction by Baṭuka-<br>nātha Śarmā Sāhityopādhyāya, M. A. and<br>Jagannātha Śāstri Hoshing Sāhityopādhyāya.                                                 | Rs. | 0-14          |
| No. | 15-( Part I )-The Tripurārahasya. ( Jñāna-<br>Khaṇḍa) ( चित्रसाहस्य, ज्ञानखण्ड ) [तान्त्रिक द्शेन],<br>Edited with a Prefatory Note by M. M. Pt.<br>Gopināth Kavirāja, M. A.                                                                  |     | 0-14          |
| No. | 그리 이 아이 강점 나타하는 즐겁니다가 말하면 뭐 같이 그렇게 먹는다고 밝혀졌습니다.                                                                                                                                                                                               | Rs. | 2 - 4         |
| No. | 15-( Part III )-Do. Do.                                                                                                                                                                                                                       | Rs. | 2 – 0         |
| No. | 15-( Part IV )-Do. with Introduction, etc. by<br>M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A.                                                                                                                                                           | Re. | 1 – 8         |
| No. | 16-The Kāvya Vilāsa, (काव्यविलास) [ अलङ्कार ], by<br>Chirañjīva Bhaṭṭāchārya. Edited with<br>Introduction etc. by Baṭukanātha Śarmā<br>Sāhityopādhyāya, M. A. and Jagannātha Śastri                                                           |     |               |
| No. | Hoshing Sāhityopādhyāya.<br>17-The Nyāya Kalikā, (न्यायक्तिका) [न्याय], by Bhaṭṭ<br>Jayanta. Edited with Introduction by M. M.<br>Gaṅgānāth Jhā, M. A., D. Litt.                                                                              | a.  | 1 – 2<br>0–14 |
| No  | , 18-(Part I )-The Gorakśa Siddhānta Sāṅgraha,<br>( गोरक्ष सिद्धान्तसंग्रह ) [ नाथमाने ], Edited<br>with a Prefatory Note by M. M. Pt.<br>Gopināth Kavirāja, M. A.                                                                            |     | 0-14          |
| No. | . 19-(Part I )-The Prākṛta Prakāśa ( มารถเพราะ I มารถเพราะ I by Vararuchi with the Prākṛta Saṇjivani by Vasantarāja and the Subodhini by Sandānanda, Edited with Prefatory note etc. by Baṭukanātha Śarmā, M. A and Baladeva Upādhyāya, M. A. |     | 2 – 4         |
| No  | . 19-(Part II) Do. Do.                                                                                                                                                                                                                        |     | 2-12          |
| 3.0 | . 19-( Part III ) Introduction etc. (In Preparation.)                                                                                                                                                                                         |     |               |

No.20-The Mamsatattvaviveka (मासतस्विविवेक) [धर्मशास्त्र].

by Visvanātha Nyāyapañchānana Bhaṭṭāchārya. Edited with introduction etc. by Pandit Jagannātha Śastri Hoshing Sāhityopādhyāya, with a Foreword by M. M. Pt. Gopināth

Kavirāja, M. A., Principal, Government Sanskrit College, Benares. Rs. 0-12

No. 21-(Part I)The Nyāya Siddhānta Mā!ā(स्यायसिद्धान्त-भाला)[स्याय], by Jayarāma Nyāya Pañchānana Bhaṭṭāchārya, Edited with Introduction etc. by Dr. Mangal Deva Śastri, M. A., D. Phil. (Oxon), Librarian, Govt. Sanskrit Library, Saraswati Bhavana, Benares,

Re. 1 – 2

No. 21-( Part II )

Do. Do.

Rs. 2 - 0

No. 22-The Dharmānubandhi Ślokachaturdaśi ( মান্ত্ৰ-ৰনিষ্টোকব্যুবৃহা ) [ মান্হাজ ], by Śri Śeṣa Kṛṣṇa with a commentary by Rāma Paṇdit. Edited with Introduction etc. by Nārāyaṇa Śāstri Khiste Sāhityāchārya, Assistant Librarian, Government Sanskrit Library, Saraswati Bhavana, Benares.

Re. 1 - 0

No. 23-The Navarātrapradīpa ( নৰ্যায়ন্ত্ৰী ) [ ফাঁহাড় ],
by Nanda Paṇdit Dharmādhikāri. Edited
with introduction etc. by Vaijanātha Śastri
Varakale Dharmāśāstra-Śastrī, Śādholāl
Research Scholar, Sanskrit College, Benares,
with a Foreword by M. M. Pt. Gopināth
Kavirāja, M. A., Principal, Government
Sanskrit College, Benares.

Rs. 2 - 0

No. 24-The Śri Rāmatāpin İyopanişad (रामतापिनीयोपनियद्) [ उपनिषद् ], with the Commentary called Rāma Kāśikā on Pūrvatāpini and Ānandanidhi on Uttaratāpini by Ānandavana. Edited with Introduction etc. by Ānantarāma Śāstri Vetāla Sāhityopādhyāya, Post-Āchārya Scholar, Govt.

Sanskrit College, Benares, with a Foreword by M. M. Pt. Gopināth Khvirāja, M. A., Principal, Government Sanskrit College, Benares. Rs. 3-12

No. 25-The Sāpiṇḍyakalpalatikā ( মাণ্ডিভয়ক্রবজনিরা )
[ মান্ত্রার ], by Sadāśivadeva alias Āpadeva
with a Commentary by Nārāyaṇa Deva, Edited
with Iutroduction etc. by Jagannātha Śā-tri
Hośinga, Sāhityopādhyāya, Sādholal Research
Scholar, Govt, Sanskrit College, Benares. Re. 1.-4

No. 26-The Mṛgāṅkalekhā Nāṭikā ( स्गाङ्कलेखानाटिका )
[ नाटिका ], by Viśvanātha Deva Kavi. Edited
with introduction etc. by Nārāyaṇa Śāstri Khiste
Sāhityāchārya, Asst. Librarian, Government
Sanskrit Library, Benares.
Re. 1-0

No. 27-The Vidvaccharita Panchakam (विद्वस्थितपञ्चलस्)
[ निवन्ध्र], by Nārāyana Śāstri Khiste, Sāhityāchārya, Assistant Librarian, Govt. Sanskrit
College, Sarasvati Bhavana Library, Benares,
With an Introduction by M. M. Pt. Gopināth
Kavirāja, M. A., Principal, Govt. Sanskrit
College, Benares,

No. 28-The Vrata Koṣa (ब्रतकोश) [धर्मशास्त्र], by Jagannātha Śastri Hośiṅga Sāhityopādhyāya, Sādholal Research Scholar, Sanskrit College, Benares, With a Foreword by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A., Principal, Govt. Sanskrit College, Benares,

No. 29-The Vṛttidīpikā (মুক্রিব্রিটিকা) [আক্রম,], by Mauni Śri Kṛṣṇa Bhaṭṭa. Edited with Introduction etc. by Pt. Gaṅgādhara Śāstri Bhāradvāja, Professor, Govt. Sanskrit College, Benares, Re. 1 - 2

Rs. 2 - 0

Rs. 4 - 0

No. 30-The Padārtha Maṇḍanam (पदार्थनण्डन) [वैशेषिक], by Śri Venīdatta. Edited with Introduction etc. by Paṇdit Gopāla Śāstri Nene, Professor; Govt. Sanskrit College, Benares.

| No. 31 ( Part I )-The Tantraratna (तन्त्ररल ) [ मीमांसा ]<br>by Pārtha Sārathi Miśra. Edited by M. M. Dr.                                                                                                                                                                         |                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Gangānātha Jhā, M.A., D. Litt, Vice-Chancellor                                                                                                                                                                                                                                    |                   |
| Allahabad University, Allahabad.                                                                                                                                                                                                                                                  | Re. 1-14          |
| No. 31-(Part II) Do. Do.                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |
| Edited by Pt. Gopāla Śāstri Nene, Govt                                                                                                                                                                                                                                            |                   |
| Sanskrit College, Benares.                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 2 - 4         |
| No. 32-The Tattvasāra (तरवसार)[न्याय], by Rākhāldāsa<br>Nyāyaratna. Edited with Introduction etc. by                                                                                                                                                                              |                   |
| Harihar Sastri, Benares Hindu University.                                                                                                                                                                                                                                         | $R_{\theta_*}1-0$ |
| No. 33-( Part I ) The Nyāya Kaustubha ( न्यायज्ञोस्तुझ )<br>[ न्याय ], प्रत्यक्ष खण्ड, by Mahādeva Puntāmakar<br>Edited with Introduction etc. by Umeśa Miśra,<br>M. A., Prof. Allahabad University, Allahabad.                                                                   |                   |
| No. 34-(Part I) The Advaita Vidyātilakam (अद्वैतिविद्यातिलकम्) [ आङ्क्रयेदान्त ], by Śri Samara pungava Dikṣita. With a Commentary by Śri Dharmayyā Dikṣita. Edited with Introduc tion etc. by Gaṇapati Lāl Jha, M. A., Sādhola Research Scholar, Govt. Sanskrit Library Benares. | -<br>,<br>-<br>1  |
| No. 35-The Dharma Vijaya Nāṭaka ( धर्मविजयनाटक<br>[ নাহক ], by Bhūdeva Śukla. Edited with<br>Introduction etc. by Paṇdit Nārayaṇ Śāstr<br>Khiste, Asst. Librarian, Govt. Sanskrit Library<br>Benares.                                                                             | )<br>i<br>i       |
| No. 36-The Ānanda Kanda Champū (आन-दकन्दचार्<br>[चम्रू], by Mitra Miśra. with a Foreword by<br>M.M. Pt. Gopinātha Kavirāja M. A., Edited by<br>Nanda KiśoraSāhityāchārya, Research Scholar                                                                                        | )<br>/            |
| Sanskrit College, Benares.                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 3 - 8         |
| No. 37-The Upanidana Sutram (उपनिदानसूत्रस्) [ वेद ]<br>Edited with Introduction by Dr. Mangaladeva                                                                                                                                                                               |                   |

Śastri, M. A., D. Phil., Librarian, Govt. Sans-

Re 1-0

krit College, Benares.

| 그는 보고 하는 것 같아 보고 있는 것이 없는 것은 것을 받는 것 같아.                                                                                                                                                                                                                          |           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Ne. 38-The Kiranāvalī-Prakāśa-Dīdhiti ( Guṇa ),<br>( কিব্যোলকামকায়ব্যিথিরি ) [ইফাফিক ], by Raghunāth<br>Siromaṇi. Edited by Pandit Badrinātha<br>Śāstri, M. A., Lucknow University.                                                                              | Re. 1-12  |
| No. 39.—The Rāma Vijaya Mahākāvya. ( रामविजय<br>महाकाच्य) [काच्य], by Rūpanātha. Edited by Pt.                                                                                                                                                                    | Rs. 2 - 0 |
| No. 40-( Part I ) The Kālatattva Vivechana ( কাল্ডব্রু<br>বিবর্থন) [খর্মরাজ্ঞ], by Raghunātha Bhaṭṭa, Edited,<br>with a Foreward by M. M. Pt. Gopināth<br>Kavīrāja, M. A., by Nanda Kiśora Śarmā<br>Sāhiŋāchārya, Research Scholar, Sanskrit<br>College, Benares. | Rs. 4 - 0 |
| [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18] - [18]                                                                                                                                                     | Rs. 3 - 8 |
| No. 41-(Part I) The Sidhānta Sārvabhauma (सिद्धान्त-<br>सार्वभीम [ ज्योतिष ], by Śri Muniśvara. Edited<br>with Introduction etc. by Jyautiṣāchārya<br>Paṇdit Murlidhara Thakkura, Sādholal Scholar,<br>Sanskrit College, Benares.                                 | Rs. 3 - 0 |
| No. 42-The Bheda Siddhi (सेन्द्रसिद्धि) [न्याय], by Viśvanātha<br>Pañchānana Bhaṭṭā:bārya. Edited with notes<br>etc., by Nyāya Vyākaranāchārya Pandit Sūrya<br>Nārāyaṇa Śukla, Professor, Govt. Sanskrit                                                          |           |
| No. 43-( Part I ) The Smārtollāsa (स्मातींक्लास) [कमेंकाण्ड],<br>by Śiva Prasāda. Edited with Introduction,<br>notes, etc. by Vedāchārya Pandit Bhāgavata<br>Prasād Miśra, Professor, Govt. Sanskrit                                                              |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| No. 43-(Part II) Do. Do. No. 44-(Part I) Śūdrāchāra Śiromani (যুর্বাবারীরামণি) [খর্মগান্ধ], Edited by Sāhityāchārya Pandis Nārāyana Śastri Khiste.                                                                                                                |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |

| No. 44-( Part II ) Do. Do.                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 0-1              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| No. 45 - (Part I ) Kirņāvalī Prakāša (Guṇa ) (কিব্যাবর্জ<br>স্বাহান্যুণ) [বীহায়িক], by Vardhamāna. with a<br>Foreword by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja,<br>M. A. Edited by Pandit Badrinātha Šastri,<br>M. A., Lucknow University.                                 |                      |
| No. 45-(Part II) Do. Do.                                                                                                                                                                                                                                          | Re. 1 -              |
| No. 46-( Part I ) Kāvyaprakāša Dīpikā ( काल्यप्रकारा-<br>दीपिका ) [ अलङ्कार ], by Š. i Chandi Dāsa. Edited<br>by Šri Šıvaprasā la Bhaṭṭāchārya, M. A.,<br>Professor, Presidency College, Calcutta.                                                                |                      |
| No. 47-Bhedajayaśri (মর্সথর্মা) [ মাংঘবরানর ], by Śri<br>Tarkavāgiṣa Bhaṭṭa Venidattāchārya. Edited<br>with Introduction etc. by Pandit Tribhuvana<br>Prasāda Upādhyāya, M. A., Inspector of<br>Sanskrit Pāṭhaṣālās, United Provinces,<br>Benares.                |                      |
| No. 48-Samyak Sambudhhabhasitam Buddhapratimā-<br>lakṣaṇum ( सम्यक्तंबुद्धसाधितं प्रतिसाङक्षणस् ) [ हिल्प-<br>शास्त्रस् ], With the Commentary Sambuddha-<br>blāṣita-pratimā-lakṣuṇa Vivarṇī. Critically<br>edited with Introduction etc. by Haridāsa             | Re. 1 – 4            |
| No. 49-Bhedaratna (भेवस्त ) [ न्याय ]. by Maha-<br>mahopadhyaya Sankara Miśra. Edited with in-<br>troduction, etc. by Pt. Sūrya Nārāyana Sukla,<br>Asst. Professor, Govt. Sanskrit College, Benares.                                                              | Re 1-8               |
| No. 50-Mātrikā Chakra Viveka (মানুকাম্ফনিবক) [বন্স], by Śvatantiāuanda Nātha, with a commentary. Edited with an Introduction by P. Lalitā Prasāda Dabral Vyākaraņāchārya, Goenkā Scholar, Govt. Sanskrit College, Benares & with a foreword by M. M. Pt. Gopināth | .vc, 1 <sup>-0</sup> |

Rs. 2 - 0

Kavirāja, M. A.

- No.51-52-(a) Advaita Siddhānta Vidyotana (अद्वेत-सिद्धान्त विद्योतन ) [ शङ्कर वेदान्त ], by Brahmānanda Saraswati. Re. 1-12
  - (b) Nṛṣinha Vijñapana ( বৃদ্ধিছ বিল্লাঘন ) [ হাছের ব্রানে ], by Nṛṣinha Āśrama, Edited with Introduction by Pt. Sūrya Nārāyana Śukla, Asst. Professor Govt. Sanskrit College, Benares. Re. 1-12
- No. 53-Nṛsinha Prasāda Vyavahāra Sāra (त्रसिंहमसाद: ज्यवहास्सार:) [धर्मशास्त्र], by Śri Dalapati Rāja, Edited with Introduction by Pt. Vināyaka Śastri Tillū.
- No. 54-Nṛsinha Prasāda Prāyaśchitta Sāra (जृसिंह-प्रसाद:—प्रायक्षित्रसार:) [ धर्मशास्त्र ], by Śri Dalapati Rāja, Edited with Introduction by Pt. Nanda Kiśora Śarmā Sāhityāchārya and Pt. Nanda-Kumāra Śarmā Sāhityāchārya.
- No. 55-Nṛsinha Prasāda—Śiāddha Sāra [( जृतिह प्रसाद: श्राद्धसार: ) [धर्मशास्त्र], by Dalapati Rāja. Edited with Introduction by Pt. Vidyādhara Miśra. Rs. 2-4
- No. 56-Bhagawannāma Māhātmya Sangraha with
  Commentary Sudhā by Editor (भगवज्ञाममाहात्त्र्यसंग्रह: खुधा टीका सहित: ) [ भक्तिशास्त्र ],
  Edited with Introduction by Pt. Ananta
  Gopāl Šāstri Phadke, Asst. Professor, Govt.
  Sanskrit College, Benares.
  Rs. 2-12
- No. 57-(Part I) Gaṇita Kaumudi ( গণিন কীয়ুৱা ) [ শণিন ], by Nārāyana Pandita. Edited by Pt. Padmākara Dvivedi, Professor, Govt. Sanskrit College, Benares. Re. 1-10
- No. 58-Khyātivāda ( स्थातिवाद ) [ ज्ञाङ्क्सचेदान्त ], by Śankara Chaitanya Bhārati, Edited by Śankara Chaitanya Bhārati, with a foreword by M. M. Pt. Gopināth Kavirāja, M. A. Re. 1-4

- No. 59-Sānkhya Tattvāloka (सांस्थतस्वास्त्रोक) [सांस्थ].
  by Hariharānanda Āraṇya. Edited with an
  Introduction by Prof. Jajñeśwar Ghosh, M. A.
  and a foreword by M. M. Pt. Gopināth
  Kavirāja, M. A.
  Re. 1-6
- No. 60-(Part I) Śāṇḍilya Sāṇhitā ( ज्ञाण्डल्य संहिता ) [पाञ्चरात्र ], Edited by Pt. Ananta Gopāl Śāstri Phadke, Asst. Professor, Government Sanskrit College, Benares. Re. 1 - 8
- No. 61-Dakṣināmūrti Sāṃhita ( दक्षिणासूति संहिता ) [ तन्त्र ], Edited by Pt. Nārāyana Śastri Khiste Sāhityācharya, Asst, Librarian, Govt. Sanskrit College, Benares.
- No. 62-Nṛṣinha Praṣāda, Tirtha Sāra (नृतिहमसाह:— तीर्थसार:) [ धर्मशास्त्र ], by Śri Dalapati Rāja. Edited by Sūrya Nārāyana Śukla, Asst. Professor, Govt. Sanskrit College, Benares. Re. 1 - 8
- No. 63-Bhaktyadhikaraṇamālā ( সম্বাধিক্লেমান্তা) [মন্ধি-রাজ্ব], by Nārāyaṇa Tīrtha, with Commentary by Editor. Edited with Introduction etc. by Pt. Ananta Gopāla Śāstri Phadke, Asst. Professor, Govt. Sanskrit College, Benares. Re. 1 - 4
- No. 64-Vāsistha Darśana ( वासिष्ठ दशनस् ) [ बेदान्त ], Compiled & edited with an Introduction by Dr. B. L. Atreya, M. A., Ph. D., Lecturer, Benares Hindu University. With a foreword by M. M. Pt. Gopinātha Kavirāja, M. A. Rs. 5-0
- No.65-67-(a) Tristhalī Setu (त्रिस्थलीसेतु:) [धर्म शास्त्र ] by Bhattojī Dīkṣita.
  - (b) Tirthendu Śekhara (तीथॅन्दु शेखर) [धर्म-शास्त्र], by Nāgeśa Bhatta.
  - (c) Kāśi Mokṣa Wichāra (काइगि मोक्ष विचार:) [वेदान्त], by Sureśvarāchārya. Edited

with Introduction by Pt. Sürya Nārāyana Śukla, Asst. Professor, Govt. Sanskrit College, Benares. Re. 1-8

No. 68-Madhva Mukhālankāra ( मध्यपुदालकारः) [ माध्य चेदान्त ], by Vanamāli Miśra. Edited with an Introduction by P. Narasinhāchārya Varakhedkar, Asst. Professor, Sanskrit College, Benares, with a foreword by M. M. Pt. Gopinath Kāvirāj, M. A. Re. 1 - 8 Supplement — The Sāraswatāloke. Edited by M. M. Pt. Gopinath Kaviraj, M. A. Kiraṇa (I) Supplement Sanskrita Kavi Parichaya (Bhāravī) Re. 1 - 4

No. 69-Sanksepa Śariraka with the Commentary
Tattwabodhini by Nṛsinha Sharma. Edited
by Pt. Surya Narayan Shukla, Professor
Sanskrit College, Benares. Part I. Re. 1-12
Part II. Do. Do.
Part III. Do. Do.

No. 70-Īśvara Pratyabhijñā Karikās of Utpal with the Vimarśini of Abhinava Gupta and a Commentary on Vimarśini by Bhāskara Kantha.

No. 71-Svarūpa Prakašā by Sadananda Sāraswata

No. 72-The Bhaktinirnaya and Nāma-Māhātmya by Anantadeva and Āśrama-Swāmi. Edited with an Introduction by Pt. Ananta Gopal Shastri Phadke Professor Sanskrit College, Benares.

No. 73-Upendra Vijñana-Sútra by Pt. Upendra
Datta with a Commentary critically edited
with an Introduction & Indices by Dr. M.D.
Shastri M. A. D. Phil. (Oxon)
Re. 1-0

No. 74-Āsvalayāna Śrautasūtra with Siddhānti-Bhāsya ( Part I. ) Edited by Dr. M. D. Shastri M. A. D. Phil (Oxon ).

No. 75-Dwaitā Nirņaya Siddhānta Sangraha. Edited by M. M. Pt. Gopinath Kaviraj M. A. and Dr. M. D Shastri M. A. D. Phil (Oxon).

No. 76 Manonurañjana Nāṭaka by Ananta Deva Edited by Pt. Ananta Gopal Shastri Phadke with a foreword by Dr. M. D. Shastri M. A. D. Phil, (Oxon).

## Works in the Press.

No. 1--Nīti Mañjarī ( नीतिमञ्जरी ) [ वेद ], by Dya Dvivedī No. 2-Nyāya Kaustubha ( Part II ) Anumānakhanda (न्यायकीतभ-अनुमानखण्ड) [ न्याय ], by Mahādeva Puntāmkar,

No. 3-Mimānsā Chandrikā ( मीमांसाचिन्द्रका ) [ मीमांसा ], by

Brahmānanda Saraswati. No. 4—Tantraratna ( Part III ) ( तन्त्रस्त ) [ मीमांसा ], by

Pārtha Sārathī Miśra.

No. 5-Kāvya Prakāśa Dipikā (Part II) ( काव्यप्रकाशदीपिका) ि अलङ्कार ], by Śri Chandidāsa.

No. 6-Nyāyāmrita Saurabha Saugandha by Vanamāli Miśra No. 7- Sandilya Sambita ( Part II ).

No. 8-Tattvachintamani with Aloka, Darpana, etc.

#### THE PRINCESS OF WALES SARASWATI

#### BHAVANA STUDIES.

Edited by

Dr. M. D. Shastri M. A. D. Phil.

Vols. I to IX Edited by Mahamahopadhyaya

GOPINATH KAVIRAJ, M. A.

- Vol. I—(a) Studies in Hindu Law (1): its Evolution, by Gangānātha Jhā.
  - (b) The View-point of Nyāya Vaiśεṣika Philosophy, by Gopināth Kavirāja.
- (c) Nirmāņa Kāya, by Gopinātha Kavirāja. Rs. 1-12 Vol. II-(a) Paraśurāma Miśra alias Vāṇī Raṣāla Rāya, by Gopināth Kavirāja.
  - (b) Index to Śābara's Bhāṣya, by the late Col. G. A. Jacob.
  - ( c ) Studies in Hindu Law ( 2 )—its sources, by Gangānātha Jhā.
  - (d) A New Bhakti Sütra, by Gopinäth Kavirāja.
  - (e) The System of Chakras according to Gorakṣanātha, by Gopināth Kavirāja.
  - (f) Theismin Ancient India, by Gopināth Kavirāja.
  - (g) Hindu Poetics, by Baţukanātha Śarmā.
  - (h) A Seventeenth Century Astrolabe, by Padmākar Dvivedī.
  - (i) Some aspects of Vīra Śaiva Philosophy, by Gopināth Kavirāja.
  - (j) Nyāya Kusumāñjali (English Translation), by Gopināth Kavitāja.
  - (k) The Definition of Poetry, by Nārāyaṇa Śāstri Khiste.
- (1) Sondala Upādhyāya, by Gopināth Kavirāja. Rs. 5-0 Vol.III-(a) Index to Śābara's Bhāşya, by the Late Col. G. A. Jacob.
  - (b) Studies in Hindu Law (3): Judicial Procedure: by Gangānātha Jhā,
  - ( c ) Theism in Ancient India, by Gopināth Kavirāja,

(d) History and Bibliography of Nyāya Vaišeṣika Literature, by Gopināth Kavirāja.

(e) Naisadha and Śri Harsa by Nilakamal Bhattāchārya,

(f) Indian Dramaturgy, by P. N. Pāṭankar, Rs. 5-0 Vol. IV—(a) Studies in Hindu Law (4); Judicial Procedure, by Gangānātha Jhā.

(b) History and Bibliography of Nyāya Vaiśeṣika Literature, by Gopināth Kavirāja.

(c) Analysis of the Contents of the Egyeda— Prātiśākhya, by Mangal Deva Śāstrī.

(d) Nātāyaṇa's Gaṇitakaumudī, by Padmākara Dvivedi,

(e) Food and drink in the Rāmāyanic Age, by Manmatha Nāth Roy.

(f) Satakāryavāda; Causality in Sānkhya, by Gopināth Kavirāja.

(g) Discipline by Consequences, by G. L. Sinha.

(h) History of the origin and expansion of the Aryans, by A. C. Ganguly.

(i) Punishments in Ancient Indian Schools, by G. L. Sinha. Rs. 5-0

Vol. V—( a ) Ancient Home of the Aryans and their migration to India, by A. C. Ganguly.

(b) A Satrap Coin, by Shyāmlal Mehr.

(c) An Estimate of the Civilisation of the Vānaras as depicted in the Rāmāyan, by Manmatha Nāth Roy.

(d) A Comparison of the contents of the Rgveda, Vājasaneya, Taittirīya & Atharvaveda Pārtišākhyas, by Mangala Deva Śāstri.

(e) Formal Training and the Ancient Indian Thought, by G. L. Sinha.

(f) History and Bibliography of Nyāya: Vaisesika Literature by Gopināth Kavirāja.

- (g) A Descriptive Index to the names in the Rāmāyana, by Manmathanāth Roy.
- (h) Notes and Queries, (1) Virgin Worship,
   by Gopināth Kavirāja,
   Rs. 5 0
- Vol. VI—(a) Index to Śābara's Bhāṣya, by the late Col. G. A. Jacob.
  - (b) Some Aspects of the History and Doctrines of the Nāthas, by Gopināth Kavirāja.
     (c) An Index etc to the Rāmāvana by Manmatha
  - (c) An Index etc. to the Rāmāyana, by Manmatha Nātha Roy.
  - (d) Studies in Hindu Law, by M. M. Gangānātha Jhā.
  - ( e ) The Mimānsā manuscripts in the Govt. Sanskrit Library, Benares, by Gopināth Kavirāja.
  - (f) Notes and Queries, by Gopināth Kavirāja.
- Vol. VII—(a) Brāmaha and his Kāvyālankāra by Baṭukanātha Śarmā and Baladeva Upādhyāya.
  - ( b ) Some variants in the readings of the Vaisesika Sūtras, by Gopināth Kavirāja.
  - (c) History and Bibliography of Nyāya Vaišesika Literature, by Gopināth Kavirāja,
  - (d) An attempt to arrive at the correct meaning of some obscure Vedic words, by Sītāram Jośi.
  - (e) A comparison of the contents of the Rg Veda, Vājasaneya, Taittirīya, and Atharva Veda (Chārmādhyāyika) Pratišākhyas, by Mangal Deva Šāstri.
  - (f) An Index to the Rāmāyana, by Manmatha Nāth Roy.
  - (g) An Index to Śābara's Bhāṣya, by Col. G. A. Jacob.
  - (h) Gleanings from the Tantra's, by Gopināth Kavirāja.
  - (i) The date of Madhusadana Saraswati, by Gopināth Kavirāja.

 (j) Descriptive notes on Sanskrit Manuscripts by Gopināth Kavirāja,

(k) A note on the meaning of the word Parardha, by Umeśa Miśra. Rs. 5-0

Vol. VIII—(a) Indian Philosophy, by Tārakanātha Sānyāl.

(b) An Index to the Rāmāyaṇa, by Manmatha Nāth Roy.

(c) Index to Sabara's Bhāṣya, by the late Col. G. A. Jacob.

(d) Hari Svāmi, the commentator of Śatapatha Brāhmana and the date of Skanda Svāmi the commentator of the Rgveda, by Mangaladeva Śāstri.

(e) Mysticism in Veda, by Gopināth Kavirāja.

(f) The Devadāsī; a brief history of the Institution, by Manmatha Nātha Roy. Rs. 5-0

Vol. IX—(a) The Life of a Yogin, by Gopinath Kavirāja.

(b) The antiquity of the Indian Art Canons, by Haridāsa Mitra.

(c) Prāchya Vargikaraṇapaddhati, by Satiśa-Chandra Guha.

(d) Yoga Vāsistha and some of the minor Upanisads, by B. L. Atreya.

(e) An index to the proper names occurring in Vālmiki's Rāmāyaṇa, by Manmatha Nātha Roy.

(f) The hilosophy of Tripurā Tantra, by Gopināth Kavirāja, M. A.

(g) Notes on Pāśupata Philosophy, by Gopināth
Kavirāja, Rs. 5-0

Vol. X—(a) The Conception of physical and Super physical organism in Sanskrit Literature, by Gopinath Kaviraj.

- (b) Some aspects of the Philosophy of Śākta Tantra, by Gopinath Kaviraj.
- (c) A short note on Tattvasamāsa, by Gopi nath Kaviraj.
- (d) History of the word Tśvara and its idea, by Mangal Deva Shastri.
- (e) Sports and Games as referred to in Sansskrit Literature by Ananta Shastri Phadake.
- (f) Objects of Offerings in the Śrauta Sacrifices by A. Chinnaswami Shastri.
- (g) Agriculture in the Vedas, by S. N. Jhar-khandi.
- (h) An Inquiry into the Nature of Speech, by Haran Chandra Bhattacharya.
- (i) Deities and Objects of Offerings in the Srauta Sacrifices by Bhagavat Prasad mishra.
- (j) A Comparison of the Reveda-prātišākhya with the Paninian Grammar, by Mangal Deva Shastri.
- (k) Kirti Kaumudi and its Author, by Shantimay Banerji,
- The Śakti Sūtra Ascribed to Agastya, by Mangal Deva Shastri.

16 (20 (20)

لرجرا فالهرة فيفري والرار

# THE PRINCESS OF WALES SARASWATI

## BHAVANA STUDIES

( SANSKRIT )

## SARASVATALOKA

Edited by

GOPINATHA KAVIRAJ, M. A.

## Kirana I (In progress)

- ( a ) Mangalam, etc by Nārāyaṇa Śāstri Khiste,
- ( b ) Mimānsaka-mata-samgraha, by Hārānchandra Bhaṭṭāshārya,
- ( c ) Śrimad Achārya Mandana Miśra by Chinna Swāmī Śāstri.
- (d) Bhagavato Buddhasya Charitama Upadeśoścha, by Gopināth Kavirāja.

## Kirana I (Supplement)

Sanskrita Kavi Parichaya-(Bhāravi) by Nanda Kiśora Śarmā.

### Kirana II (In progress)

- (a) Śāradā Prasādanam by Nārāyana Śāstri Khiste.
- ( b ) Chudāmani Darsanam dy Śasadhara Tarkchudāmani.

To be had of -

The Superintendent,

Government Press, U. P.,

Allahabad.